
1 
 

            

 :14مقالدرس ر 
 والمرجعياتفي الخلفيات  اءةر ق-زان  الاستشراق في المي 

 د. خاليد فؤاد طحطح : قولي
يمكننا القول إن الاستشراق مَثَّلَ الخلفية الفكرية للمواجهة التي لا تزال مظاهرها تطفو على السطح بين الفينة 
والأخرى في الصراع بين الشرق والغرب، بل يمكن الجزم بأن للاستشراق الأثر الأكبر في صياغة التصورات الغربية  

إلى اليوم يعتمدون في دراساتهم وأبحاثهم على آراء المستشرقين عن الإسلام منذ قرون عديدة، وما يزال الأوروبيون  
 السابقين. 

تُطلق كلمة مستشرق على كل عالم غربي اشتغل بدراسة الشرق. وإذا كانت كلمة مستشرق بهذا المعنى اللفظي   
لم تتداول إلا خلال القرن الثامن عشر، حيث تم إدراجها في قاموس اللغة الأكاديمية الفرنسية؛ فإن البوادر الأولى  

م، والذي دعا إلى عقده البابا كليمنس  1312هـ/  711نة  للاستشراق بشكل رسمي بدأت بعد قرار مجمع فيينا الكنسي س
الخامس للفصل في النزاعات المسيحية الداخلية، حيث تم بعده مباشرة إنشاء عدد من كراسي تدريس اللغة العربية في  

سلام معظم الجامعات الأوروبية، ولا شك أن التوسع السريع للإسلام هو الذي حفز رجال الكنيسة للاهتمام بدراسة الإ 
خلال فترة العصور الوسطى، قبل أن تتطور الدراسات الاستشراقية لاحقاً لتشكل حلقات متمايزة في العلاقة بين الغرب  

 والشرق. 
من طرف رجال الدين   الإسلامبن تم الاهتمام  حي  أوروبا في العصور الوسطى  يف تشراق كانت  ن بداية الاسإذ

الشرقيين، وعلى ترجمات مفكريهم  للمسيحيين  الدفاعية  اللاهوتية  الجدلية  المؤلفات  استندوا على  الذين  المسيحيين، 
وشهادات بعض المسلمين، وكانت المعلومة تنتزع من سياقها الأصلي وتقدم بطريقة مشوهة أو بطريقة غير واعية  

راسات هو الصراع الذي دار بين العالمين الإسلامي والمسيحي في أماكن الاحتكاك  أحياناً، وكان الدافع وراء هذه الد
بكل من الأندلس وصقلية والقدس، وقد ساهمت الحروب الصليبية بشكل أساس في تزايد اهتمام الأوروبيين بالأبحاث  

خلال تلك الفترة الرد على مفاهيم وعقائد الإسلام، والبحث عن نقاط ضعفه،  غرب  حول ثقافة وعلوم العرب، وقد تزعم ال
للطعن فيه، والزعم أنه ملفق ومأخوذ عن المسيحية واليهودية، وبدؤوا في نشر مزاعمهم حول القرآن الكريم والرسول 

حمد استمد أفكاره من الكتب  صلى الله عليه وسلم، مؤكدين في كتاباتهم أن الإسلام ليس ديناً جديداً، وإنما الرسول م
السماوية السابقة. ويعتبر هذا الاتجاه متعصباً، لأنه نظر إلى الإسلام بعداوة وكراهية وبغض، وذلك حماية للنصارى  

 من خطره، فقاموا بتشويهه، وقد مثل هذا الاتجاه كما سبق رجال الدين المسيحيون وهم التيار الأقوى.

 01/12/2024الأحد: 
 18:00 – 16:30التوقيت:  1الفوج 
 16:20 – 14:50التوقيت:  2الفوج 
 14:40 – 13:10التوقيت:  6الفوج 

 12/2024/ 02: ثنينالا 
 14:40 – 13:10التوقيت:  3الفوج 
02:61 – 14:50التوقيت:  4الفوج   

 

 



2 
 

إسهامات     هناك  كانت  المتعصبين؛  الدين  رجال  من  الطبقة  هذه  قدمتها  التي  السلبية  الصورة  هذه  ومقابل 
الحلقة   كان  التيار  وهذا  وفنون،  وأدب  علوم ومعارف  من  الإسلامية  الحضارة  بإنتاجات  أساساً  اهتمت  موضوعية، 

وتركزت إسهاماته في تنشيط حركة الترجمة من اللغة العربية إلى اللغة اللاتينية، ونذكر من أشهر المترجمين  الأضعف،  
الكاهن الفرنسي جيربرت الذي استقر لفترة في الأندلس، والإيطالي جيرالد الكريموني الذي أقام في طليطلة ونقل إلى  

والأسكتلن  بطليموس،  وكتابات  الكندي  فلسفة  والفلك  اللاتينية  الفلسفة  باريس  في  درس  الذي  سكوتس  ميخائيل  دي 
والتنجيم، وأقام لمدة في طليطلة قبل أن يرحل بشكل نهائي إلى باليرمو عاصمة صقلية، حيث لقي استقبالًا مشجعاً  

 من ملكها النورماندي فريدريك الثاني، وقد استقر بها، وترجم خلالها العديد من كتب ابن رشد وابن سينا.
جعل الأوروبيون خلال القرون الوسطى من الاهتمام باللغة العربية مسألة أساسية للتعرف على ثقافة الشعوب    

الإسلامية، لذلك وضعوا في جامعاتهم كراسي لتشجيع الطلبة على تعلمها، وجعلوا من بين أهدافهم الأخرى التصدي  
د اختلف الأمر خلال القرنين السابع عشر والثامن  للمد الإسلامي عبر تنشيط حملات التبشير بالدين المسيحي. وق

والحضارة   السابق عن الإسلام  تعصباً من  أقل  آراء  مما سبق، وظهرت  أكثر موضوعية  نظرة  تبلورت  فقد  عشر، 
الإسلامية، والتي حلت محل الآراء المتعصبة للاهوتيين، ومن بين الأمثلة نذكر ريتشارد سيمون مؤلف كتاب )التاريخ  

قائد وعادات أمم الشرق(، ثم محاولات هادريان ريلاند أستاذ اللغات الشرقية في جامعة أوتريخت بهولندا،  النقدي لع 
فقد أصدر كتابه )الديانة المحمدية(، قام فيه بتصحيح ومراجعة كثير من الآراء النمطية الغربية حول الإسلام، حتى  

 أن الكنيسة الكاثوليكية حرمت تداول هذا الكتاب. 
إن التصورات الجديدة التي بدأت في التبلور خلال هذه الفترة المبكرة من التاريخ الحديث لم تستطع القضاء    

على الصورة المشوهة عن الإسلام في أذهان الغربيين، والتي كرستها كتابات القرون الوسطى وكتابات المستشرقين 
ز من النظرة السيئة وتكرسها من جديد في ظل  المعادين بصفة خاصة، وقد جاءت ظروف القرن التاسع عشر لتعز 

تصاعد الحركة الإمبريالية، بفعل حاجة الدول الرأسمالية إلى فتح أسواق جديدة أمام فائض إنتاجها الصناعي والفلاحي،  
س  وقد وجد المفكرون الكولونياليون في فكرة نظرية التفوق العرقي للشعوب الآرية الأوروبية على باقي الشعوب والأجنا

الأخرى، مبرراً تم اعتماده إلى جانب مبررات أخرى لإعطاء صبغة إنسانية وحضارية للاستعمار والتوسع الإمبريالي،  
وخلال هذا القرن ازدهرت بشكل كبير الدراسات الاستشراقية في كل الدول الأوروبية وبالخصوص في البلدان الرأسمالية  

القرن يمثل قرن الاستشراق بحق، حيث    الكبرى وعلى رأسها بريطانيا وفرنسا وهولندا، التأكيد أن هذا  ولذلك يمكن 
تخلصت الأبحاث الجديدة من الصبغة اللاهوتية التقليدية وحلَّت محلها النزعة العلمية الأكاديمية الزائفة، وفي نهاية  

خل الحركة الاستشراقية  القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين أصبحت الدراسات الإسلامية تخصصاً قائماً بذاته دا



3 
 

تناسلت المجلات والمطبوعات من كتب ودوريات حول الاستشراق، وأقيمت حوله المؤتمرات   العامة، ونتيجة لذلك 
 والندوات. 

النظرة الأوروبية إلى الشرق، فقد استفادت     القرن العشرين أثره في  لقد كان لتطور ظاهرة الإمبريالية أوائل 
لخدمة   كبير منهم  تجنيد عدد  تم  والمكتشفين، حيث  الرحالة  المستشرقين، ومن كتب  الرأسمالية من دراسات  الدول 

لبلاد الإسلامية، وهكذا نشأت علاقة وثيقة ورسمية أغراض التدخل الاستعماري وتحقيق أهدافه وتمكين سلطانه في ا 
بين الاستعمار والاستشراق، حيث كرس العديد من المستشرقين أبحاثهم ودراساتهم لخدمة أطماع دولهم الاستعمارية،  
ونذكر من هؤلاء الألماني كارل بيكر والهولندي سنوك هورجرونيه. أما فرنسا فقد استعانت بالعديد من المستشرقين، 
الذين أوكلت لهم مهمة مستشارين في وزارة المستعمرات الفرنسية، وعلى سبيل المثال نذكر المستشرق المشهور دي  
ساسي الذي ترجم البيان الموجه للجزائريين، وكان يستشار في كل الأمور المتعلقة بالشرق، وفي بريطانيا كان اللورد  

ات الشرقية باعتبارها جزءاً من تأثيث الإمبراطورية، وقد كانت كيرزن من أشد المتحمسين لفكرة إنشاء مدرسة للدراس
الحكومة البريطانية ترسم سياستها الاستعمارية بعد التنسيق والتشاور مع هؤلاء المستشرقين والمغامرين من المكتشفين 

ء العسكري والسياسي  الذين يقدمون لها الدراسات المطلوبة، كما اتجه الاستشراق المتحالف مع الاستعمار بعد الاستيلا
على بلاد المسلمين إلى زرع الأفكار التي تربط بين تخلف المسلمين والدين الإسلامي، وقد كانت الحكومات الأوروبية  
تدعم الحركة الاستشراقية، ولا تبخل عليها بالمال اللازم لاستمرار نشاطها، وهذا يؤكد الارتباط القائم بين مصالح  

مي التي تختفي خلف الاستشراق. لذلك لم تخل أي جامعة أوروبية من معهد خاص بالدراسات  الغرب في العالم الإسلا
 الإسلامية والعربية. 

لا يمكن وضع المستشرقين في طبقة واحدة، ولا ضمن توجه معين، فقد تعددت فئاتهم وتباينت آراؤهم.  ه  ليوع  
 ويمكن التمييز بشكل أساس بين تيارين اثنين:

المسيحيين،  الدين  رجال  من  المتعصبين  من  تيار  الفريق    الأول:  هذا  ظهر  وقد  الإسلام،  تشويه  استهدفوا  الذين 
خصوصاً في بداية نشأة الاستشراق خلال فترة القرون الوسطى الطويلة، وهو التيار الذي أثر بشكل كبير في الصورة  

وهذا التيار  النمطية التي ما زالت تتداول إلى اليوم في وسائل الإعلام المرئية والمكتوبة عن الإسلام في العالم الغربي.  
استمر وجوده بوجه جديد، حيث جند عدد من المستشرقين أنفسهم وأقلامهم لخدمة المصالح الاقتصادية الاستعمارية  
في الدول التي خضعت للاستعمار، وقد ازدهر هذا التوجه بالأساس أواخر القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين، 

السابق، وإن اشتغل بطرق وأدوات مختلفة تبدو في ظاهرها علمية وفي جوهرها   وهو استمرار للتيار الكلاسيكي التقليدي
المستشرقين  المتدينين كانوا من كبار  المسيحيين  الدين  إلى أن عدداً كبيراً من رجال  ننسى الإشارة  غير ذلك. ولا 



4 
 

المعاصرين أمثال القس البلجيكي: هنري لامانس، والبريطاني: وليم منتغمري واط، والفرنسي شارل فوكو.. وغيرهم  
 كثير.

وسعى إلى توخي الحذر في إصدار المواقف، وهؤلاء قلة، ويعدون   الثاني: تيار التزم الموضوعية والنزاهة العلمية،
عن قناعة،    سلاميعلى رؤوس الأصابع بالمقارنة مع غيرهم، وقد قادت أبحاث بعض هؤلاء إلى اعتناقهم الدين الإ

وحتى الذين ظلوا متشبثين بدينهم، انطلقوا في دراساتهم للشرق من هدف علمي بحث، فاشتغل معظمهم بحقل الترجمة  
المثال: ليفي بروفنسال، وجاك بيرك، وغيرهم، فعن   تأليف المعاجم أو تحقيق المخطوطات، ومنهم على سبيل  أو 

 لمنشورات والمخطوطات. طريق هؤلاء ظهرت إلى الوجود العديد من الكتب وا
لقد شكل الاستشراق الأداة التي قدمت المدد للتنصير والاستعمار خلال فترات بعينها، وغذت عملية إذن،  

الصراع الفكري في البلاد المستعمرة لزمن، فالاستشراق كان وسيلة لمد المستعمرين بالمواد التي يسوقونها في العالم  
وث والدراسات الشرقية في الجامعات الأوروبية،  الإسلامي قصد مواجهتهم، وقد كثرت خلال هذه الفترة مراكز البح 

ورصدت لها إمكانات مادية ومالية، حتى يتمكن أصحاب القرار السياسي من الاطلاع على أحوال العالم الإسلامي 
لوضع الخطط والإستراتيجيات المناسبة لاحتلاله. غير أن هذا الاهتمام لم يخل بدوره من فوائد إيجابية جعلت الشرق  

اهتمام الغرب، والعكس صحيح، وما زالت صور من الصراع بينهما قائمة إلى اليوم على الفضائيات ووسائل    في قلب 
التواصل المختلفة، حيث تتفجر بين الفينة والأخرى قضايا تنهل من الاستشراق القديم وأفكاره بطرق غير مباشرة، كما  

سلم، والتي تنحل من نمطية متوارثة، تجد جذورها في  حصل الأمر مع الرسوم المسيئة للنبي محمد صلى الله عليه و 
 كتابات العصر الوسيط المسيحي. 

 


