العناصر المعمارية في العمارة الإسلامية
أ ـ المـآذن: لغة مشتقة من الأذان أي الإعلام عن وقت الصلاة، وهي لم تكن معروفة أيام النبي صلى الله عليه وسلم حيث جاء في صحيح البخاري عن ابن عمر كان يقول: " كان المسلمون حين قدموا إلى المدينة  يجتمعون، فيتحينون الصلاة، ليس ينادى لها فتكلموا يوما في ذلك فقال بعضهم اتخذوا ناقوسا مثل ناقوس النصارى وقال بعضهم بل بوقا مثل قرن اليهود فقال عمر: أولا تبعثون رجلا ينادي بالصلاة ؟ فقال الرسول صلى الله عليه وسلم: يا بلال قم فنادي بالصلاة ".
منذ ذلك الوقت أصبح ينادى للصلاة من فوق أسطح عالية، ولقد اختلف العلماء في تحديد أصل المئذنة ومصدرها حيث يذهب البعض إلى أنها مشتقة من أبراج الكنائس أو أبراج الحراسة والمراقبة والبعض 
الآخر  إلى الفنارات القديمة أو أبراج العبادة في الهند وبلاد الجزيرة والعراق ، وأول مئذنة في الإسلام هي التي شيدت من الحجر في جامع البصرة سنة 45هـ665م ثم الأربع مآذن التي كانت لجامع عمر ابن العاص في الفسطاط عام 53هـ673م والتي عرفت بالصوامع، ومصدر الإسم من الصوامع العالية التي كانت في المعبد الروماني في دمشق، الذي شيد المسلمون مكانه المسجد الأموي واستعملوا صوامعه الأربعة كمآذن ، ثم تأتي أقدم مئذنة في المغرب الإسلامي والتي تعتبر النموذج الرئيسي الذي سار عليه تصميم المآذن في المغرب والأندلس هي مئذنة جامع القيروان بتونس التي يرجع تاريخها إلى 105هـ 724م أو 109هـ728م وتتمثل أهميتها في أنها تعد أقدم شكل متكامل ما يزال يحتفظ بجميع أعضائه المعمارية الرئيسية من قاعدة وجوسق أوسط وجوسق علوي ثم القبيبة التي تغطيه فهي ترتفع حوالي33م، ينتهي الجوسق الأول بشرفة تدور حول جوانبها الأربعة ويحيط بها دورة من الشرفات ذات رؤوس نصف مستديرة، ونتجت الشرفة من عمل أضلاع الطابق الذي يعلو القاعدة أقل من أضلاع القاعدة التي ترتفع 19م، ثم تأتي شرفة ثانية حول الطابق العلوي أو الجوسق الذي يرتفع 5م، لتأتي شرفة ثانية تدور حول الطابق العلوي الأخير الذي يقل ضلعه عن الأسفل منه وهو يرتفع حوالي 7.50م وينتهي بقبيبة تغطيه، غالب الظن أن هذا الجوسق العلوي أعيد بناؤه في العصر الحفصي عام 692هـ1294 على نفس النمط، واجهاتها غنية بمختلف الزخارف، ويمكن القول أن صومعة القيروان طراز معماري محلي وليس لها أي صلة أو تأثير بالصوامع القديمة التي كانت في المعبد الروماني بدمشق مثلا، بإستثناء عقد حدوة الفرس 
الذي يوجد فوق الفتحات والأبواب والنوافذ ، شكل صومعة القيروان هو الأكثر إنتشارا في المغرب والأندلس مثل ما هو الشأن في مئذنة الجيرالدا في اشبيلية والكتيبية بمراكش ومئذنة جامع تلمسان التي تعود كلها إلى ما قبل القرن 6هـ12م، بل وصل إنتشارها إلى الشرق الإسلامي خاصة مصر التي عرفت عدة أنواع من المآذن أقدمها مئذنة جامع ابن طولون؛ فهي بناء منفصل عن بناء الجامع، تقع في الرواق الخارجي تقوم على قاعدة مربعة ثم تأتي طبقة أسطوانية تليها أخرى مثمنة على درج خارجي في شكل  
حلزوني تشبه ملوية سمراء ، استمر تأثير مئذنة القيروان في مصر خلال العهد الفاطمي، وهذا ما نلاحظه في مئذنتي جامع الحاكم بأمر الله اللتان تعودان إلى عام 393هـ1004م، وكلاهما يقوم على قاعدة مربعة، في أواخر العهد الفاطمي وطيلة العهد الأيوبي عرفت مصر نموذج المبخرة؛ التي تقوم على قاعدة مربعة تنتهي بشرفة مثمنة محمولة على كوابل خشبية يعلوها طابق آخر مثمن الشكل أقل ارتفاعا من السفلي بكل ضلع من ضلوعه تجويف متوج بعقد مدبب طاقيته بها قنوات مشعة وبهذا التجويف توجد فتحة معقودة بعقد ذو فصوص، يعلو المنطقة المثمنة صفان من المقرنص تنتهي بقبة مضلعة لها استطالة رأسية، تبنى بالطوب وتكسى من الخارج بالجص.
في العصر المملوكي أصبحت المئذنة ذات قاعدة مربعة قصيرة، فوقها بدن مثمن أو مستدير ينتهي بصفوف من المقرنصات تحمل شرفات الأذان ثم يأتي جوسق إما مثمن أو مستدير بجدران مصمتة أو مفرغة، تنتهي بقبة ذات الشكل الكمثري، أو غطاء القلة، لذلك عرفت بنموذج القلة، وهي قليلة الزخارف بالمقارنة مع النموذج المغربي، يبقى هذا النموذج هو السائد إلى غاية العهد العثماني حيث ظهر نموذج عرف بقلم الرصاص، فهذه المآذن ذات شكل مستدير تتكون من قنوات مقعرة أو ضلوع محدبة في وضع رأسي وتحزمها عدة نطاقات أفقية بمثابة شرفات للمؤذن تحمل على صفوف من المقرنصات الدقيقة، تقسم البدن إلى عدة طوابق، هذا الأخير يقوم على قاعدة مربعة قصيرة تبدأ من مستوى الأرض وينتهي بقمة حادة رمحية في شكل مخروط يشبه نهاية قلم الرصاص. في بلاد الشام تم اعتماد نموذج صوامع المسجد الأموي التي تقوم على قاعدة مربعة ثم بدن مربع رشيق(نحيف) بزخارف بسيطة، أما في بلاد العراق فلقد اعتمد نموذج ملوية سمراء(قاعدة مربعة ثم بدن حلزوني)، بالإضافة إلى النماذج المربعة والمثمنة والأسطوانية، غالبا ما تتكون المئذنة إما من طابقين أو ثلاثة طوابق.
بناء المآذن يكون منفصلا أو مرتبطا ارتباطا غير عضوي ببناء المساجد على العكس بالنسبة لأبراج الكنائس التي تكون جزء لا يتجزأ من الكنيسة؛ فهي ترتفع مباشرة من مستوى الأرض وبتكوين معماري خاص بها، لذلك كانت الأكثر عرضة للتهديم عند حدوث الكوارث خاصة الأجزاء العلوية منها، وتخطيطها يقوم على قاعدة مربعة، يعلوها البدن ثم يأتي الجوسق وهو الجزء العلوي من المئذنة فيه يقف المؤذن يعلوه قبة فوقها عمود به كرات معدنية أو ذهبية ينتهي بهلال أو نجمة وهلال، داخل المئذنة نجد درج يتوسطه فراغ يقع بين الجدار الخارجي للمئذنة والدعامة المركزية التي تكون إما صماء كما هو الحال في مآذن المغرب الأوسط أو تشغلها غرف كمآذن الموحدين وقد يكون الدرج خارج المئذنة مثل ما هو الشأن في ملوية سمراء، كما قد يكون لها درج مزدوج مثل ما انفردت به مئذنة جامع قرطبة، وقد نجد بدل الدرج طريقا صاعدا يدور حول المئذنة حتى القمة مثل مئذنة جامع المنصورة بتلمسان والكتيبية والرباط واشبيلية، يسقف الدرج بقبوات نصف أسطوانية أو متقاطعة، وتحتوي المئذنة على شرفة أو أكثر يقف فيها المؤذن، ارتفاع المئذنة يكون على حسب حجم المسجد فإذا كان صغير تكون متوسطة الإرتفاع وإذا كان كبير تكون شاهقة الارتفاع مع مراعاة التناسب الهندسي في أشكالها من حيث طول القاعدة إلى ارتفاعها والذي يقدر بـ 1/5 أي إذا كان طول القاعدة 5م يكون ارتفاعها 25م. 
اختلفت مواد بناء المآذن حسب المناطق التي أقيمت فيها حيث بنيت بالحجر في الأندلس ومصر والشام وآسيا الصغرى وبعض مناطق العراق والطوب (الآجر) في بلاد المغرب والعراق، أما مكان تواجدها فيختلف من مسجد إلى آخر، فقد تكون في مقدمة المسجد أو مؤخرته أو على جانب منه أو في ركن من أركانه، إما مستقلة عن صحن المسجد وبيت الصلاة أو ملتصقة بالجدار الخارجي، وقد تكون واحدة أو متعددة ففي المشرق نجد أكثر من مئذنة في المسجد الواحد أما المغرب فمئذنة واحدة.
أدت المئذنة عدة وظائف زيادة عن وظيفتها الأساسية وهي الدعوة إلى إقامة الصلاة، منها مراقبة وهداية السفن في البحار والقوافل في الصحراء وإرسال الأخبار واستقبالها، والتنبيه إلى الأخطار بإشعال النيران ليلا والدخان نهارا، كما عرفت بعدة أسماء منها: المنارة والصومعة.

ب ـ القبـاب: هي عنصر هام من عناصر العمارة الإسلامية في زخرفة وتصميم المنشآت المعمارية المختلفة، عرفها المعماريون في آسيا ثم انتقلت إلى الفرس واليونان فالرومان، أما المسلمون فمعرفتهم للقبة كانت تتجلى في شكل الخيمة المرفوعة بعمد خشبية، وظهرت القبة في العمارة الإسلامية بعد فترة من ظهور الإسلام لجهل العرب طريقة إنشاء القباب بالطوب والحجر ولأن طريقة التسقيف عندهم كانت تتمثل في الأسقف المستوية باستعمال الطوب والطين والخشب، لهذا يمكن اعتبار قبة الصخرة التي شيدت في العصر الأموي عام 72هـ692م أول قبة في الإسلام والتي كانت من تأثيرات بيزنطية.
وجدت القباب أمام المحراب في المساجد للتأكيد على أهمية المحراب مثل ما هو الشأن في محراب الجامع الأموي والمسجد الجامع بسوسة 236هـ851م والمسجد الجامع بالقيروان 221هـ836م ومسجد قرطبة 364هـ975م، كما توجد في آخر البلاطة المطلة على البهو، كما هو الحال في جامع القيروان اثر الزيادات التي أضافها الزيانيون وقد تكون في طرفي الرواق الأول المقابل لجدار القبلة بالإضافة إلى القبة التي تتقدم المحراب. 
في مصر وضعت قباب صغيرة في أركان المسجد إضافة إلى قبة المحراب التي تكون كبيرة واستعملت في تغطية أروقة وايوانات المساجد مثل ما هو الشأن في جامع الأقمر الذي يعود إلى العهد الفاطمي، ووضعت أيضا فوق أبواب القاهرة مثل باب الفتوح والنصر وزويلة، وفي العهد العثماني قاعة الصلاة كلها تغطى بالقباب لتأثرها بالعمارة البيزنطية، وفي بلاد ما بين النهرين استعملت القباب في المساجد والقصور مثل قصر عمرة 94هـ98هـ/713م 717م وقصر أخيضر157هـ158هـ/774م 775م. 
اتخذت القباب عدة أشكال تبعا لمظهرها الخارجي؛ فهناك نصف الكرة أو جزء من كرة مدببة أو مخروطية أو بصلية أو مضلعة؛ وتحتوي غالبية أشكال القباب على طنبور(رقبة) تنظم به النوافذ، للإضاءة والتهوية ويعلو القبة في بعض الأحيان شكل الهلال أو الفانوس.
توجد في مصر عدة أنواع من القباب تعود إلى العصر المملوكي؛ منها قباب نصف كروية ومضلعة وأخرى بيضاوية وعرفوا أيضا القباب الخشبية المكسوة بالرصاص ذات الزخارف الجميلة، مثل قبة الإمام الشافعي التي تعود إلى العصر الأيوبي سنة 608هـ1211م ونفس الأشكال تقريبا عرفت ببلاد الشام، أما بلاد فارس فانتشرت بها  القبة البيضية والبصلية، وفي بلاد المغرب النصف كروية وفي بعض الأحيان البيضية مثل ما هو الشأن في الجزائر مع وجود نموذج خاص انتشر في الأندلس والجزائر وهو القبة التي تتكون من قشرتين، الخارجية تكون على شكل هرمي مغطى بالقرميد، أما الداخلية فتشيد بأقواس وضلوع رفيعة من الآجر أو الحجر مثل قبة جامع تلمسان التي توجد أمام المحراب؛ فهي تقوم على قاعدة مربعة حولت إلى مثمن بواسطة حنايا ركنية غائرة مقرنصة تنفتح على الخارج بعقد مسنن منكسر، تتشكل القبة من أثني عشر ضلعا كل ضلعين من هذه الأضلاع تكون نهاية واحدة هي بمثابة عقود دقيقة متشابكة، أدت إلى ظهور أربعة وعشرون ضلعا، أثنا عشر منها ذات شكل مغزلي والباقي على شكل سهام مشعة من قمة القبة وكل ضلع يرتكز على طنف عبارة عن حلية معمارية  محفورة على شكل ربع دائرة، في وسط القبة وضعت قبيبة صغيرة مقرنصة، القبة في مجملها عبارة عن تخريمات جصية مع نوافذ جصية 
مخرمة في الرقبة تسمح بمرور الضوء والهواء إلى داخل المسجد.
في العصر العثماني انتشرت القباب النصف كرة غير الكاملة والقباب المجتمعة أي قبة رئيسية تحيط بها قباب صغيرة أو أنصاف قباب، يتم إنشاؤها انطلاقا من مسقط دائري أو مربع؛ في حالة المربع يتوجب تحويله إلى دائرة بإقامة مثلثات كروية في الأركان أو تعمل حنيات في الأركان في منطقة الانتقال كما يمكن أن تقام القباب على مساقط مستطيلة فيكون شكلها الخارجي بيضاوي للانتقال من المربع إلى المثمن ثم الدائرة، يتم استعمال المقرنصات في الأركان ليتم وضع الغطاء الخارجي للقبة الذي يشكل إما من الطوب أو الحجارة أو الخشب وسطحها الداخلي يغطى بالجص المزخرف، بأشكال هندسية أو نباتية (ورقية) أو كتابية (آيات قرآنية ونصوص تاريخية).

جـ ـ العقـود: أو الأقواس؛ تعد من الابتكارات المعمارية التي لعبت دورا هاما في تاريخ العمارة، فهي عنصر جوهري إنشائي؛ كانت معروفة لكنها تطورت أكثر مع العمارة الإسلامية حيث استخدمت في مختلف أنحاء العالم الإسلامي، إلا أن كل قطر تميز باستخدام نوع معين، والعقود التي أقبل المسلمون على استخدامها؛ العقد النصف دائري الذي انتشر استعماله في بداية الإسلام والعقد المدبب مثل ما هو موجود في قبة الصخرة الذي توجد فيه عدة نماذج منها العقد المدبب المكون من قوسين مرسومين من مركزين وضعا على جانبي المحور الأوسط للعقد ويلتقي القوسان عند قمة العقد المدببة، والنموذج الثاني يتكون من أربعة أقواس اثنين صغيرين واثنين كبيرين مماسين لهما ويلتقيان عند القمة، ترسم الأقواس من أربعة مراكز وتكون قمته منخفضة عن قمة العقد المدبب مثل ما هو موجود في جامع أبي دلف في سمراء، النموذج الثالث كثر انتشاره في العصر الفاطمي نجده في الجامع الأزهر يتكون من قوسين ومستقيمين مماسين لهما يلتقيان عند القمة وهو يشبه قاع المركب المدبب، كما استعمل المسلمون عقد على شكل نعل الفرس أو ما يسمى عقد حدوة الفرس الذي انتشر استعماله في كل العالم الإسلامي على العكس بالنسبة للعقد المدبب الذي انتشر في المنطقة الشرقية والوسطى من العالم الإسلامي. 
إضافة إلى هذه الأنواع الرئيسية(العقد النصف دائري، والمدبب وحدوة الفرس) نجد أشكالا أخرى وهي التي أدخلت عليها تعديلات وإضافات وزخرفة فظهر العقد ذو الفصوص؛ وهو يتألف من سلسلة عقود صغيرة أو أقواس متتالية استعمل بشكل واسع في عمارة المغرب الإسلامي خاصة في العصر المرابطي والموحدي مثل ما هو موجود في جامع تلمسان ، كذلك العقود المزين باطنها بمقرنصات التي انتشرت في بلاد المغرب والأندلس(قصر الحمراء، مدارس بني مريم في فاس وأضرحة سلاطين الأشراف السعديين بمراكش)، ظهر أيضا العقد ذو الثلاثة فصوص انتشر خاصة في العصر المملوكي بمصر من أمثلته ما هو موجود في مسجد السلطان حسن ومدرسة برقوق .

د ـ الأعمـدة: أو السواري؛ عرفت لدى المصريين القدماء الذين قسموا العمود إلى ثلاث أقسام رئيسية هي: القاعدة والبدن ثم الرأس أو التاج، حيث لا يمكن إقامة عمود دون قاعدة متينة من الحجر أو الآجر، ارتفاع القاعدة يختلف بحسب ارتفاع العمود نفسه وبدن العمود قد يكون من الرخام قطعة واحدة أو قطعا أسطوانية وقد يبنى من الآجر والحجر وفي هذه الحالة يسمى دعامة غالبا ما يزاوج المعماري بين العمود والدعامة، انتشرت الأعمدة والتيجان بشكل واسع مع الإغريق والرومان أما المسلمين فلقد استعملوا في البداية أعمدة نقلوها من المعابد والكنائس المخربة إلى مساجدهم مثل ما هو الشأن في جامع عمرو بالفسطاط، وفيما بعد بدؤا في إنشاء أعمدة خاصة بهم، فعرفوا الأعمدة ذات البدن الدائري أي الأسطوانية وذات البدن المثمن الشكل والأعمدة المضلعة تضليعا حلزونيا وكذلك ذات التجويفات العمودية التي انتشرت بشكل واسع مع الطراز العثماني ، أما التيجان فقد عرف المصريون القدماء شكل أغصان النخلة أو زهرة اللوتس وابتكر اليونان والرومان أشكالا بديعة منها الدوري، الأيوني، الكورنثي، وعرف المسلمون أشكالا متنوعة منها: التيجان البصلية الشكل وأخرى تشتمل على صف من الوريقات النباتية المتصلة في الجزء السفلي والتيجان المكونة من مقرنصات وأخرى على شكل ناقوس؛ تتمثل وظيفتها في توسيع المساحة العليا للعمود لإقامة العقود عليها، يتم الوصل بينها بأربطة تمتد عرضا بين تيجان الأعمدة المتجاورة لتربط بعضها إلى بعض، وتحول دون انفراجها تحت ثقل العقود أو الجدران الحاملة للسقوف.

هـ ـ الشرافات: وحدات زخرفية من الطوب أو الحجر توضع متراصة على حافة السقف؛ تدل على نهاية البناء أصلها إيراني اقتبسها المسلمون وتفننوا في أشكالها فمنها المتدرجة والمثلثة أو على هيئة زهرات الليلق أو اللوتس المتجاورة.

و ـ المقصورة: ظهرت بعد عصر النبي صلى الله عليه وسلم يرجعها الكثيرين إلى العصر الأموي خاصة في عهد معاوية بن أبي سفيان الذي اتخذها بعد توعد الخوارج له بالقتل، ثم انتشرت في الكثير من المساجد حتى أصبحت جزء أساسيا منها؛ وأول من استعملها في المغرب الإسلامي عبد المؤمن بن علي؛ وهي بعدة أشكال حيث كانت في البداية مجرد حواجز خشبية تحيط بجزء صغير من المسجد عند جدار القبلة لها باب خاص، إما في الجدار الملاصق لجدار القبلة أو في بيت الصلاة ثم تطورت حتى أصبحت غرفة قائمة بذاتها؛ انتشرت بشكل واسع في العهد العباسي أشهرها التي أنشأها محمد الأموي الأندلسي في المسجد الجامع بقرطبة؛ فهي عبارة عن غرفة صغيرة يمين جدار القبلة يدخل إليها من باب خاص في الجدار الأيمن للجامع والمواجه لباب قصر الخلافة يتم الوصول إليها عن طريق جسر علوي من القصر إلى الجامع.



العناصر المعمارية في 

ا

لعمارة الإسلامية

 

: 

أ ـ المـآذن

لغة مشتقة من الأذان أي الإعلام عن وقت الصلاة، وهي لم تكن معروفة أيام النبي 

صلى الله 

عليه وسلم

كان المسلمون حين قدموا إلى 

: " 

 حيث جاء في صحيح البخاري عن ابن عمر كان يقول

المدينة  يجتمعون، فيتحينون الصلاة، ليس ينادى لها فتكلموا يوما في ذلك فقال بعضهم اتخذوا ناقوسا 

أولا تبعثون رجلا ينادي بالصلاة ؟ 

: 

مثل ناقوس النصارى وقال بعضهم بل بوقا مثل قرن اليهود فقال عمر

فقال الرسول 

صلى الله عليه وسلم

".

يا بلال قم فنادي بالصلاة 

: 

 

منذ ذلك الوقت أصبح ينادى للصلاة من فوق أسطح عالية، ولقد اختلف العلماء في تحديد أصل المئذنة 

ومصدرها حيث يذهب البعض إلى أنها مشتقة من أبراج الكنائس أو أبراج الحراسة والمراقبة والبعض 

 

الآخر  إلى الفنارات القديمة أو أبراج العبادة في الهند وبلاد الجزيرة والعراق ، وأول مئذنة في الإسلام هي 

التي شيدت من الحجر في جامع البصرة سنة 

45

هـ

665

م ثم الأربع مآذن التي كانت لجامع عمر ابن 

العاص في الفسطاط عام 

53

هـ

673

م والتي عرفت بالصوامع، ومصدر الإسم من الصوامع العالية التي 

كانت في المعبد الروماني في دمشق، الذي شيد المسلمون مكانه المسجد الأموي واستعملوا صوامعه 

الأربعة كمآذن ، ثم تأتي أقدم مئذنة في المغرب الإسلامي والتي تعتبر النموذج الرئيسي الذي سار عليه 

تصميم المآذن في المغرب والأندلس هي مئذنة جامع القيروان بتونس التي يرجع تاريخها إلى 

105

هـ 

724

م أو 

109

هـ

728

م وتتمثل أهميتها في أنها تعد أقدم شكل متكامل ما يزال يحتفظ بجميع أعضائه 

المعمارية الرئيسية من قاعدة وجوسق أوسط وجوسق علوي ثم القبيبة التي تغطيه فهي ترتفع حوالي

33

م، 

ينتهي الجوسق الأول بشرفة تدور حول جوانبها الأربعة ويحيط بها دورة من الشرفات ذات رؤوس نصف 

مستديرة، ونتجت الشرفة من عمل أضلاع الطابق الذي يعلو القاعدة أقل من أضلاع القاعدة التي ترتفع 

19

م، ثم تأتي شرفة ثانية حول الطابق العلوي أو الجوسق الذي يرتفع 

5

م، لتأتي شرفة ثانية تدور حول 

الطابق العلوي الأخير الذي يقل ضلعه عن الأسفل منه وهو يرتفع حوالي 

7.50

م وينتهي بقبيبة تغطيه، 

غالب الظن أن هذا الجوسق العلوي أعيد بناؤه في العصر الحفصي عام 

692

هـ

1294

 على نفس النمط، 

واجهاتها غنية بمختلف الزخارف، ويمكن القول أن صومعة القيروان طراز معماري محلي وليس لها أي 

صلة أو تأثير بالصوامع القديمة التي كانت في المعبد الروماني بدمشق مثلا، بإستثناء عقد حدوة الفرس 

 

الذي يوجد فوق الفتحات والأبواب والنوافذ ، شكل صومعة القيروان هو الأكثر إنتشارا في المغرب 

والأندلس مثل ما هو الشأن في مئذنة الجيرالدا في اشبيلية والكتيبية بمراكش ومئذنة جامع تلمسان التي 

تعود كلها إلى ما قبل القرن 

6

هـ

12

م، بل وصل إنتشارها إلى الشرق الإسلامي خاصة مصر التي عرفت 

عدة أنواع من المآذن أقدمها مئذنة جامع ابن طولون؛ فهي بناء منفصل عن بناء الجامع، تقع في الرواق 

الخارجي تقوم على قاعدة مربعة ثم تأتي طبقة أسطوانية تليها أخرى مثمنة على درج خارجي في شكل  

 

حلزوني تشبه ملوية سمراء ، استمر تأثير مئذنة القيروان في مصر خلال العهد الفاطمي، وهذا ما 

نلاحظه في مئذنتي جامع الحاكم بأمر الله اللتان تعودان إلى عام 

393

هـ

1004

م، وكلاهما يقوم على 

