
جامعة محمد خيضر بسكرة
كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية
شعبة علوم الإعلام والاتصال.
السنة الأولى ماستر سمعي بصري.
السداسي الأول
مقياس: الصناعات الثقافية
المحاضرة السابعة: العولمة والصناعة الثقافية.
العولمة الثقافية:
[bookmark: _GoBack]تعد العولمة الثقافية إحدى نتائج التطور الصناعي، فقد كان الطموح الطبيعي لكل صناعة ثقافية غزو أجزاء من السوق العالمية عبر نشر منتوجاتها في سيريلانكا كما في الولايات المتحدة الأمريكية، وعلى العكس من ذلك فإن الثقافة الإسكيمو متموضعة بكيفية ضيقة، ولا تملك لا الطموح ولا الوسائل للانتشار عالميا، وتقتحم الصناعة ثقافات "التقاليد" وتبدلها وأحيانا تدكرها، ويشكل هذا الاقتحام مناسبة للصراع، ويفتح مجالا للحديث ويجب أن يوضع في محور تحليل العولمة الثقافية.
      على النقيض من العولمة الاقتصادية أو المالية أو التكنولوجية أو الجيوسياسية، فان العولمة الثقافية تحيل على نقل وإشاعة المعرفة والإيديولوجيا والفن والاعلام وانماط الحياة خارج الحدود الوطنية، لكن الثابت القائم هو ملاحظة أنه لو تسنى للمرء الإمساك بطبيعة "العولمة الإقتصادية" على اعتبار طابعها المادي البارز والتنظير لها بناء على ما يتوفر من بيانات ومعطيات وتوجهات، فانه من المعتذر نسبيا تحقيق ذلك مع العولمة الثقافية، ليس فقط لأنها تحيل على فضاءات رمزية صيبة على الضبط والقياس، ولكن أييضا لأنها لا تخضع بسهولة للتنظير أو للنمذة أو لغيرها.

نماذج معرفية لمفهوم العولمة الثقافية:
     تنطلق أطروحة العولمة الثقافية على خلفية سيوسيولوجيا الثقافة من أربعة نماذج كبرى يمكن شرحها في النقاط التالية:
النموذج الأول: للعولمة الثقافية الأكثر ذيوعا يتمثل في نظرية الامبريالية الثقافية التي برزت أواسط ستينات القرن الماضي، وهو نموذج يهتم أساسا بدور الحكومات والشركات متعددة الجنسيات في تشتيت مختلف أشكال الثقافة العالمية، اذ ينطلق من فرضية أن الثقافة العالمية تنتشر انطلاقا من الدول الغنية والقوية المتواجدة بمركز النظام الثقافي العالمي باتجاه الدول الفقيرة والأقل تقدما الموجودة بهوامش هذا النظام.
   تنبني إذن نظرية العولمة الثقافية المرتكزة على أطروحة الامبريالية الثقافية على فكرة أن الدول المتقدمة (الو.م.أ) وشركاتها الكبرى إنما تدفع الى فرض تمثيلاتها ومعارفها ونموذج سلوكها ونمط حياتها على باقي دول العالم، وهي الى حد بعيد هيمنة ثقافية مقصودة تهدف الى توحيد وتنميط الثقافة العالمية على خلفية سيادة الأقوى ضمنها أي الثقافة الأنجلوسكسونية وهو ما نلاحظه منذ نصف القرن من الزمن.
النموذج الثاني: ويرتكز على نظرية التيارات الثقافية أو النموذج الشبكي حيث التأثيرات الثقافية ليس لها بالضرورة نفس المصدر ولا نفس التوجه إذ يمكن أن تكون في الآن ذاته مرسلين ومتلقين، وبالتالي فالعولمة تجمع التيارات والشبكات الثقافية إنما هي مسلسل أقل توحدا من الامبريالية الثقافية، مسلسل تذهب التأثيرات الثقافية بصلبه باتجاهات متعددة، فأثار هذه التيارات الثقافية (الإعلام، التكنولوجيا، الامبريالية، والمصادر الإثنية...) على الدول المستقلة إنما تنجو بناحية تعددية ثقافية أكثر منها بناحية التوحيد والنمذجة. ( كعواش عبد الرحمان، ص 577)
النموذج الثالث: (نموذج نظرية التلقي): فيقف عند رد فعل الجماهير الدول المختلفة في وجه عولمة الثقافة، ومفاد هذا النموذج أن المجموعات المقصودة إنما تتجاوب بطريقة إيجابية مع الثقافة الجماهيرية وأن مختلف المجموعات العرقية أو الاثنية أو الوطنية لا تتعامل بالضرورة مع الرسالة (الثقافة) المتلقاة بنفس الطريقة ولا بنفس الأسلوب، ومعنى هذه النظرية أن ذيوع الثقافة على المستوى العالمي يهدد بالضرورة الهوية الوطنية أو المحلية، ومعناها كذلك أن التعدد الثقافي هو السمة المهيمنة على المستوى إياه عوض أن يكون ذلك من قبيل الامبريالية الثقافية أو غيرها.
أما النموذج الرابع: يسأل الاستراتيجيات المتعددة من قبل الدول والمدن والمنظمات الثقافية لتشجيع العولمة الثقافية أو لمواجهتها والاستراتيجيات المقصودة هنا إنما هي تلك التي تستهدف الحفاظ على الثقافات الموروثة من الماضي وتشبيب الثقافات التقليدية والصمود في وجه العولمة الثقافية وإعادة صياغة الثقافات الوطنية والمحلية الموجهة للاستهلاك العالمي.
