
 
1 

 

 

: التحوّل من  الًنتماء “إلى ” القرابة البيولوجية“أولًا

 (Constructed Relatedness) ”المُنشأ

، حيث ركّزت After Kinshipفي كتابها  (Janet Carsten) جانيت كارستنأهم مساهمة حديثة هي ما طرحته 

؛ مثل: ةعلاقات تصُنع بالممارسة اليوميية ثابتة مبنية فقط على الدم والبيولوجيا، بل هي على أن القرابة ليست بن

 .مشاركة الطعام، السكن، الرعاية، الطفولة المشتركة

 :أفكار رئيسية

  صناعة قرابة“القرابة = عملية” (Making Kinship) وليس مجرد بنية جاهزة. 

 حرارة البيت (warmth of the hearth) عض المجتمعات تخلق روابط أقوى من روابط الدمعند ب. 

  عواطف، ذكريات، وروتين الحياة اليوميةالانتماء يصبح نتاج. 

 خلفية التحوّل: لماذا لم تعد القرابة = النسب البيولوجي فقط؟  .1

 .اثيةورالدم، النسب، التكاثر، الروابط اللأكثر من قرن، اعتبر الأنثروبولوجيون أن القرابة تقوم أساسًا على 

من خلال  ”ةقراب“لكن منذ التسعينيات، بدأت الدراسات الإثنوغرافية تكشف أن كثيرًا من المجتمعات تنُشئ روابط 

 .وليس فقط من خلال البيولوجيا الممارسة والحياة اليومية

 :هذا دفع الباحثين إلى إعادة النظر

 نأكل ونعتني ونكبر معاا؟هل نكون أقرباء لأننا نوُلَد من نفس الأصل؟ أم لأننا نعيش و

 ”وراثتها“بدلًا من ” صناعة القرابة“الفكرة الأساسية:  .2

 .فعل اجتماعي يبُنىفكرة أن القرابة ليست حقيقة جاهزة نرثها، بل هي  Janet Carsten جانيت كارستنطرحت 

 :القرابة المُنشأة تعني

  الذكرياتالطعام، السكن، الرعاية،  :المشاركةأن الانتماء يصُنع من خلال. 

  ليست بالضرورة من يجمعك بهم نسب بيولوجي، بل من تنُشئ معهم علاقة دافئة وطويلة” العائلة“أن. 

 أن الروابط الاجتماعية قد تكون أحيانًا أقوى من روابط الدم. 

 أمثلة إثنوغرافية توضّح الفكرة .3

 (warmth of the hearth) ”دفء الموقد“مفهوم  –أ. ماليزيا 

هم أي ، حتى لو لم تربط”أقرباء“ن الأطفال الذين يأكلون من نفس الموقد ويعيشون معًا يصبحون وجدت كارستن أ

 .صلة دم

 .العيش المشتركالقرابة هنا تنُشأ عبر  →

 الرضاع والنِّّسَب الروحي –ب. إفريقيا والمغرب العربي 



 
2 

 .نوعًا من القرابة المنشأة تعُدّ  التربية المشتركة)الأخوة بالرضاعة( أو  الرضاعةالعلاقات الناشئة عن 

 .العناية والجيرة والطفولةالانتماء هنا يبُنى عبر  →

 التبني وأطفال الأنابيب –ج. الأسر المعاصرة 

العلاقة بين الوالدين والأطفال في التبني، أو الأطفال المولودين بتقنيات المساعدة على الإنجاب، تظُهر أن الأبوة 

 .ا بيولوجيةوالأمومة اجتماعية أكثر منه

 .القرابة تصُنع بالحب والرعاية، لا بالجينات فقط →

 ما الذي تغيرّ نظرياا؟ .4

 :قديمة

 أمومي(–القرابة = نسب )نسب أبوي. 

 الروابط البيولوجية هي الأساس. 

 :حديثة

 ممارسات يومية، عواطف، رعاية، وعمليات اجتماعية = القرابة. 

 ولا الأكثر أهمية دائمًا الدم أحد عناصر الانتماء، لكنه ليس الوحيد. 

 آثار هذا التحوّل على الأنثروبولوجيا .5

 توسيع مفهوم القرابة ليشمل: الأصدقاء المقربين، الأسر المختلطة، الأسر الرقمية، الأخوة الرمزية. 

 فهم العلاقات الأسرية في ضوء الاقتصاد، المشاعر، التقنيات الطبية، الذاكرة. 

  لطبيعيةا“ليست أقل قوة أو صدقًا من العلاقات ” المصنوعة“لعلاقات فا”: طبيعي/مصطنع“كسر ثنائية”. 

 خلاصة مكثفة .6

يؤكد أن القرابة ليست معطى بيولوجياا ثابتاا، بل علاقة تبُنى عبر المشاركة، ” الًنتماء المُنشأ“التحول نحو 

 .العاطفة، والرعاية. القرابة تصُنع، تتُعلّم، وتمُارس

 

 

 للقرابة (Biosocial) وسياسيةثانياا: النظريات البي

 .جاءت كردّ فعل على التطورات في التكنولوجيا والطب، خاصة التلقيح الاصطناعي، الأم البديلة، وبنوك الجينات

 :أفكار رئيسية

  التفاعل بينهمالم تعد القرابة تفُهم من خلال البيولوجيا أو الثقافة وحدهما، بل من خلال. 

  القرابة الجينيةظهور مفهوم (Genetic Kinship). 

  الأبوة الاجتماعية“عن ” الأبوة البيولوجية“انفصال”. 

 يناقش هذا الاتجاه كيف تعيد التكنولوجيا رسم خريطة القرابة التقليدية. 

  



 
3 

 ما معنى المقاربة البيوسياسية للقرابة؟ .1

)ثقافة،  اجتماعية فقط( ولا )جينات، نسب، تكاثر لً بوصفها ظاهرة بيولوجية فقطتعني أن القرابة لا تفُهم اليوم 

 .تفاعل معقدّ بين البيولوجي والًجتماعيطقوس، علاقات(، بل هي نتيجة 

 :هذه النظريات ظهرت خصوصًا مع تغير العالم بفعل

 تقنيات الإنجاب الحديثة IVF – (التلقيح الاصطناعي) 

 الأم البديلة (surrogacy). 

 التبرع بالبويضات والحيوانات المنوية. 

  الحمض النوويتحليل (DNA). 

 بنوك الجينات. 

 تحولات الأسرة المعاصرة. 

 لماذا ظهرت هذه النظريات؟ .2

 .فصلت الأبوة البيولوجية عن الأبوة الًجتماعيةلأن التطورات التكنولوجية 

 :فقد أصبح من الممكن

 أن ينشأ الطفل من والدة بيولوجية غير الوالدة التي تربيه. 

 ية )متبرّع(أن يكون الأب غير معلوم الهو. 

  عبر تقنيات الاستنساخ أو نقل الميتوكوندريا” أمومة واحدة“أن تشارك ثلاث نساء في. 

 .هذه الوقائع الحديثة أجبرت الأنثروبولوجيا على إعادة التفكير جذريًا في القرابة

 أهم أفكار المقاربة البيوسياسية .3

 أ. الجسد لً يحدّد القرابة بنفسه

 .ة، فإن معنى القرابة ينُشأ اجتماعيًاحتى لو وجدت صلة بيولوجي

 :مثلاً 

 وجود الأبوة الجينية لا يفرض تلقائيًا علاقة عاطفية أو اجتماعية. 

 ب. التكنولوجيا تعيد تشكيل الأسرة

 :التقنيات الجديدة تجعل القرابة ناتجة عن

 الاختيار 

 التعاقد 

 التبرع 

 المساعدة الطبية 

 وليس فقط عن التكاثر الطبيعي. 

 أصبحت غير واضحة” الًصطناعي”و” الطبيعي“ود بين ج. الحد

 ، لأن التكنولوجيا أصبحت”مصطنعة“وأخرى ” طبيعية“تقول هذه النظريات إنه لم يعد ممكناً الحديث عن قرابة 

 .الإنسانية” صناعة القرابة“جزءًا من 



 
4 

 د. القرابة الجينية كمورد رمزي

لانتماء، لكنها في الواقع لا تؤسس القرابة وحدها بل تحتاج إلى أصبحت تسُتخدم لتأكيد أو نفي ا DNAاختبارات الـ

 .اعتراف اجتماعي

 أمثلة توضيحية .4

 أ. أطفال الأنابيب

 ؟”الأب“من هو 

 المتبرع؟ 

 الزوج؟ 

 الطبيب الذي يختار المادة الوراثية؟ 

  وليس الجينات وحدها”الأبوة“المعايير الاجتماعية تحدد ،. 

 ب. الأم البديلة

 :هل الأم هي

 من تحمل الطفل؟ 

 أم من تمنح البويضة؟ 

 أم من تربي الطفل؟ 

 القرابة هنا متعددة الطبقات: بيولوجية، جسدية، اجتماعية. 

 ج. تحليل الحمض النووي في النسب

 .ثقافية وقانونية وأخلاقيةحتى عندما يظهر التطابق الجيني، يبقى الانتماء مسألة 

 مساهمة هذه النظريات في فهم القرابة .5

 لثنائيات القديمة )بيولوجي/ثقافي، طبيعي/مصطنع(كسر ا. 

 فهم الأسرة المعاصرة في زمن التكنولوجيا. 

  أصبحت عنصرًا سياسيًا واجتماعيًا مؤثرًا، خاصة في قضايا النسب، الهجرة،  الهوية الجينيةإدراك أن

 .والطب الشرعي

 ربط القرابة بمفاهيم: 

o السيادة على الجسد 

o الأخلاقيات الطبية 

o ة الحيويةالسلط 

o الاقتصاد السياسي للأمومة والأبوة 

 ارتباطها بنظريات أخرى .6

 :هذه المقاربة تتقاطع مع

 البيوسياسة (Biopolitics) عند ميشيل فوكو: كيف تتحكم الدولة بأجساد الناس وتكاثرهم. 

 الأسرة بوصفها نتيجة تدخل طبي :الأنثروبولوجيا الطبية. 

 الأم البديلةنقد تسليع جسد المرأة في  :النسوية. 

 العلوم والتكنولوجيا (STS):  قرابات جديدة“كيف تنتج المختبرات”. 



 
5 

 

 خلاصة مركّزة .7

النظريات البيوسياسية ترى أن القرابة اليوم تبُنى من خلال تفاعل البيولوجيا والتكنولوجيا والثقافة. الجينات لم 

 .لعناية، القانون، الأخلاق، والًختيارتعد كافية لإنتاج علاقة قرابة؛ بل يعُاد تشكيل الًنتماء عبر ا

 

 Emotional or Affective) ثالثاا: القرابة العاطفية

Kinship) 

 .في إنتاج الانتماء العاطفة، الحنان، الذاكرة، والتعلقيركّز على دور 

 :أهم عناصره

 العلاقات العاطفية كالصداقات القوية قد تصبح نوعًا من القرابة. 

  الروابط الشعوريةالانتماء يبُنى عبر (affect) وليس فقط عبر النسب. 

  الأمومة الحنونة مقابل الأمومة البيولوجيةدراسة مفهوم. 

 ما المقصود بالقرابة العاطفية؟  .1

 شبكة من المشاعر والًنفعالًتتعني أن القرابة ليست مجرد روابط نسب أو علاقات مؤسسية داخل الأسرة، بل هي 

 .شخا التي تؤسس الانتماء بين الأ

 :بأشياء تشُعرناأي أن العلاقات العائلية ليست مهمة فقط لأنها تنُسب إلينا، بل لأنها 

 …الحب، الرعاية، الامتنان، المسؤولية، الحنين، الغيرة، الألم، التضحية

 .نسج القرابةوهذه المشاعر تصبح جزءًا من 

 خلفية ظهور هذا الًتجاه .2

في العلوم الاجتماعية،  (Affective Turn) "سيما مع "المنعطف العاطفيظهر هذا التوجّه منذ التسعينيات، ولا 

 :الذي ركّز على

 دور العاطفة في تشكيل المجتمعات. 

 إعادة النظر في القرابة كمنظومة وجدانية وليست بنية جافة. 

 الاهتمام بالمشاعر كوحدات تحليل اجتماعي. 

 :أهم المساهمين

 Janet Carsten 

 Sarah Lamb 

 Signe Howell 
 ) Catherine Lutzدراسات العاطفة ثقافيًا ( 

 



 
6 

 ”العاطفة كأسٍُّّ للانتماء“الأساس النظري:  .3

 .؛ أي أنها تتُعلّم ويعاد إنتاجهاالمشاعر ليست شخصية فقط، بل اجتماعية وثقافيةتنطلق هذه النظريات من أن 

 :لذلك، تصبح العاطفة

 تخلق الانتماء مادة اجتماعية. 

 “رةيربط الأس” لاصقًا. 

 مورداً تبادليًا بين أفراد القرابة. 

 أهم أفكار القرابة العاطفية .4

 (Care) أ. القرابة تبُنى بالرعاية

 .حتى بدون نسب” قرابة“تخلق علاقة —الطهو، التنظيف، التمريض، القرب الجسدي—الرعاية اليومية

 :مثال

 .مع الأسرة قرابة عاطفيةن عاملات الرعاية اللواتي يربيّن أطفالًا أو يعتنين بالمسنين تصبح له

 ب. العاطفة أقوى من الدم أحياناا

 .تصبح أقوى وأكثر تأثيرًا من روابط النسب…( هناك علاقات عاطفية )أصدقاء، مربيات، مربون، مرضعات

ا  ج. القرابة ليست متساوية: فيها توتر ومشاعر سلبية أيضا

 .”نسيج القرابة“جزءًا من  كلها تعُدّ … الغيرة، الألم، الخيبة، التمييز بين الإخوة

 د. القرابة العاطفية مرتبطة بالذاكرة

 .تصنع هوية مشتركة—أعياد، رحلات، أزمات—الذكريات العائلية

 هـ. المشاعر تسُتخدم لأغراض اجتماعية

 .أحيانًا تظُهر الأسرة الحب لتثبيت السلطة، أو الرعاية لإنتاج الولاء

 أمثلة توضيحية .5

 ”الحنان“و” العطفة“ –أ. المغاربة والعرب 

 .حتى لو لم يكن من العائلة” من العطفة“يسمّى الشخص القريب 

 :مثل

 الجدة غير البيولوجية التي تربّي الأطفال. 

 العمّ بالتربية. 

 "الخال الروحي". 

 .وليس النسب الًحتواء العاطفيهذه العلاقات تقوم على 

 ب. المربية أو العاملة المنزلية



 
7 

 .كالأم الثانية للأطفالفي بعض الأسر، تصبح 

 .قوة الًرتباط الوجدانيتعُامل كقريبة بسبب 

 ج. الهجرة والعائلات العابرة للحدود

 :العواطف تحُافظ على القرابة حتى مع المسافات

 رسائل صوتية. 

 مكالمات الفيديو. 

 شوق وحنين طويل. 

  أكثر مما هي جسدية” عاطفية“القرابة هنا. 

 لمقاربة للأنثروبولوجيا؟ما الجديد الذي تقدمه هذه ا .6

  البنية الًجتماعية للقرابةاعتبار المشاعر جزءًا من. 

 تجاوز النظرة القانونية/البيولوجية للعائلة. 

 فهم كيف تدُار العلاقات العائلية عبر الحب والحنان والغيرة والحنين… 

  عالم عاطفي معقدّإظهار أن القرابة ليست مؤسسة هرمية فقط، بل. 

 خلاصة مركّزة .7

القرابة العاطفية هي مقاربة تعتبر أن الًنتماء داخل الأسرة يبُنى عبر المشاعر والرعاية والحنان والذكريات 

 .بمعناها الحقيقي” العائلة“هي التي تصنع —لً النسب وحده—المشتركة. فالروابط الوجدانية

 

 Digital/Social) رابعاا: القرابة الشبكية أو الرقمية

Media Kinship) 

 .ر مع انتشار شبكات التواصل الاجتماعي والهجرةظه

 :محاوره

 الأسرة العابرة للحدود (transnational families). 

 كيف تحُافظِ التكنولوجيا على القرابة عبر المسافة: مكالمات الفيديو، مجموعات الواتساب العائلية. 

  تقليديةالتي قد تحلّ محل العائلة ال” مجتمعات الانتماء الافتراضية“تشكل. 

 ما معنى القرابة الشبكية أو الرقمية؟  .1

تعني أن العلاقات العائلية والروابط القرابية لم تعد تتشكل فقط عبر اللقاءات المباشرة والتفاعلات المنزلية، بل 

 :الوسائط الرقميةأصبحت تنُتجَ وتصُان أيضًا عبر 

 فيسبوك 

 واتساب 

 إنستغرام 

 تيك توك 

 مكالمات الفيديو 



 
8 

 لصوتية والمنصات العائليةالرسائل ا 

ا تعُاد فيه صياغة القرابةهذه الوسائط لم تعد مجرد أدوات تواصل، بل أصبحت   .مجالًا جديدا

 أسباب ظهور هذا التوجه الأنثروبولوجي .2

 أ. الهجرة العالمية وتشتت العائلات

 .”جسر القرابة“ملايين الأسر موزعة بين بلدان مختلفة، وبالتالي أصبحت التكنولوجيا 

 ب. الثورة الرقمية

 .أصبح التواصل اليومي قائمًا على الوسائط: صور، رسائل، فيديوهات

 ج. توسع مفهوم الأسرة

 :ظهور علاقات قرابة جديدة

 مجموعات العائلة على الواتساب 

 عائلات افتراضية 

 أخوة وأخوات داخل مجتمعات الألعاب الإلكترونية 

 أهم أفكار القرابة الرقمية .3

 (Networked Kinship) كشبكةأ. القرابة 

 .الانتماء يبُنى عبر شبكة مستمرة من الرسائل والتحديثات والمشاركات

 .ممارسات قرابية، هي ”مكالمة“، ”صورة“، ”تهنئة“، ”تعليق“، ”إعجاب“كل 

 يحلّ محل الوجود الجسدي جزئياا” الوجود الرقمي“ب. 

 :في الأسر المهاجرة

 تربيه“وميًا فتشعر بأنها الجدة ترى حفيدها عبر الفيديو ي”. 

 الإخوة يتبادلون المزاح عبر التطبيقات بدل اللقاء الفعلي. 

  الحضور الرقميالقرابة تصُان عبر. 

 ج. مجموعات العائلة

 :مجموعات الواتساب/الفيسبوك أصبحت فضاءً لإعادة إنتاج القرابة

 تقاسم الأخبار. 

 حلّ النزاعات. 

 التخطيط للمناسبات. 

 ازيالتهاني والتع. 

 مشاركة الصور العائلية والأحداث. 

 .مؤسسة قرابية حديثةهذه المجموعات تعُدّ 



 
9 

 د. رقمنة الطقوس العائلية

 :الكثير من الطقوس تحولت رقميًا

 تهاني العيد في مجموعات العائلة. 

 مشاهدة الأعراس أو الجنازات عبر البث المباشر. 

 لمصورةالتهاني والاحتفال بأعياد الميلاد عبر الرسائل ا. 

 كيف تصنع الشبكات الرقمية قرابة جديدة؟ .4

 أ. تقوية الروابط الضعيفة

 .الأقارب البعيدون الذين كان التواصل معهم نادرًا أصبحوا جزءًا من الحياة اليومية عبر الشبكات

 ب. إعادة توزيع السلطة داخل العائلة

 من يتحكم في المجموعة؟

 من يقرر نوع المحتوى؟

 من يوجه النصائح أو يوبخ؟

 .التفاعلات الرقمية تكشف ديناميات جديدة للسلطة العائلية →

 "ج. ظهور "قرابات افتراضية بالكامل

 :في بعض الحالات

 مجموعات ألعاب 

 صداقة قوية عبر الشبكات 

  مبنية على المشاركة والشعور بالانتماء قرابة رمزيةتتحول إلى. 

 غاربيأمثلة من العالم العربي والم .5

 أ. مجموعات الواتساب العائلية

 :أصبحت أهم فضاء للقرابة اليومية

 نقاشات سياسية خفيفة 

 إرسال الأدعية والدروس 

 صور الأطفال والمناسبات 

 حلول النزاعات الصغيرة 

 ب. التواصل مع العائلة المهاجرة شمالًا أو خليجياا

 عابرة للحدود–القرابة هنا رقمية

Transnational Digital Kinship 

 :حيث تقوم مكالمات الفيديو بدور



 
10 

 الزيارة 

 الاحتضان الافتراضي 

 متابعة تقدم الأطفال 

 الحفاظ على الحنين 

 ج. الجدة والجد والتحول الرقمي

 .”لأجل العائلة“حتى كبار السن أصبحوا يتعلمون استخدام الواتساب 

 .”لحماية القرابة التقليدية“التكنولوجيا تصُبح وسيلة 

 ذا الًتجاه في الأنثروبولوجيامساهمة ه .6

  بل تعيد تشكيلهالً تفكك الأسرةكشف أن التكنولوجيا ،. 

  وليس فقط جسديًا تفاعلاا وسائطياافهم القرابة بوصفها. 

 نقل الدراسات من المنزل (Household) إلى الفضاء الرقمي. 

  ة للحدودالقرابة العابر“و” القرابة الافتراضية“و” القرابة الرقمية“التمييز بين”. 

 خلاصة مركّزة .7

القرابة الشبكية أو الرقمية ترى أن العلاقات العائلية اليوم تصُنع وتحُافَظ عليها عبر التفاعلات على وسائل 

التواصل. فالرسائل والصور والمكالمات ليست مجرد تبادل معلومات، بل هي ممارسات قرابية تعُيد إنتاج الًنتماء 

 .في العصر الرقمي

 

 النظريات النسوية وما بعد البنيوية في القرابة خامساا:

(Feminist & Post-Structuralist Theories 

of Kinship) 

 .ركزت على تفكيك القيم الأبوية وبنية الهيمنة داخل الأسرة

 :أهم النقاط

 تحدي مركزية الأب (patrilineal bias) في الفكر الأنثروبولوجي. 

 صناعة القرابة والانتماء إظهار أدوار النساء والأمهات في. 

 إعادة التفكير في مفاهيم مثل: الزواج، الأمومة، الميراث. 

في مفهوم  Judith Butlerومساهمة  Gayle Rubin – The Traffic in Womenكتاب  :سابقة مهمة

 .(Performance) ”القرابة بوصفها أداءً “

 خلفية ظهور هذه النظريات .1

 :نيوي في القرابة منذ السبعينيات والثمانينيات ردًّا علىظهر الاتجاه النسوي وما بعد الب

 )المركزية الذكورية في الدراسات الكلاسيكية )مثل أعمال ليفي ستروس. 



 
11 

 تركيز الأنثروبولوجيا القديمة على النسب الأبوي والسلطة الأبوية. 

 ةتجاهل أدوار النساء والعواطف والجسد والرعاية كعناصر مركزية في صناعة القراب. 

 )التحولات الاجتماعية الحديثة )عمل المرأة، التكنولوجيا، الأسرة المتعددة، الزواج غير التقليدي. 

 Gayle Rubin ،Marilyn Strathern ،Judith Butler ،Carol Stack ،Sarah :أهم الباحثات

Franklin ،Donna Haraway. 

 بل مبنية ثقافياا” طبيعية“الفكرة الأساسية: القرابة ليست  .2

يقوم  خطابي–بناء اجتماعيترى النسويات وما بعد البنيويين أن القرابة ليست بنية بيولوجية أو نظامًا طبيعيًا، بل 

 :على

 القوة 

 الجندر 

 الرموز 

 الخطاب 

 الممارسات اليومية 

ف وتسُنَد من خلال   .”الطبيعة“وليس  القيم والمعايير التي يفرضها المجتمعأي أن القرابة تعُرَّ

 ر هذا التيارأهم أفكا .3

 (Patriarchal Bias) أ. نقد المركزية الأبوية

 :تظُهر النظريات النسوية أن الأنثروبولوجيا القديمة بالغت في التركيز على

 نسب الأب 

 سلطة الرجل 

 الزواج بوصفه تبادلًا للنساء 

 الخطوط النسبية الرسمية 

 :لكنها تجاهلت

 دور المرأة في الرعاية 

 القرابة عبر الأمومة 

 علاقات بين الأخواتال 

 روابط الحنان 

 .(تجارة النساء في نظام القرابة) ”Gayle Rubin – “Traffic in Women :أول نقد شهير

 ب. الجندر كجوهر في صناعة القرابة

 :ترى هذه النظريات أن قرابة الأسرة تنُتج عبر علاقات جندرية

 توزيع الأدوار 

 السلطة داخل المنزل 

 الأمومة والأبوة 

 المنزلي العمل 

 الرعاية اليومية 

 الأعراف الأخلاقية 



 
12 

 الأمومة ليست بيولوجيا فقط

 :تنتجه النساء من خلال” اجتماعي–عمل عاطفي“بل هي 

 الحماية 

 التربية 

 العناية 

 التضحية 

 الممارسات اليومية 

 (Kinship as Discourse and Performance) ج. ما بعد البنيوية: القرابة بوصفها خطاباا وأداءا 

 :جوديث بتلرو ميشيل فوكوستناداً إلى ا

  (ما يقوله المجتمع عن الأسرة) الخطابالقرابة تنُتج عبر. 

  أداءالجندر ليس جوهرًا ثابتاً بل (performance). 

  الطقوس والممارسات الرمزيةالعلاقات الأسرية تصُنع من خلال. 

 :مثال

 .التفاعل اليوميعبر الرعاية و يمُارسليست صفة ثابتة، بل شيء ” الأمومة“

 ”القرابة الطبيعية“د. نقد فكرة 

 :؛ كلها نتاجلً توجد عائلة طبيعية وعائلة غير طبيعيةتقول هذه النظريات إنه 

 الأنظمة الاقتصادية 

 الأخلاق 

 الدين 

 الدولة 

 التكنولوجيا 

 .وبالتالي، الأسرة مؤسسة سياسية بامتياز

 هـ. توسيع مفهوم القرابة: قرابات غير تقليدية

 :تحت هذه المقاربة الباب لدراسةف

 الأسر أحادية الوالد 

 الأسر التي تقودها نساء 

 الأسر المعتمدة على التلقيح الصناعي 

 الأم البديلة 

 الزواج المثلي 

 الصداقات كقرابات 

 "العائلات المختارة" (chosen families) 

 (Strathern & Franklin) و. دور التكنولوجيا الإنجابية

 :تعُيد تشكيل (، المتبرعات، الأم البديلةIVF) أن تكنولوجيا التكاثركشف النسويون 



 
13 

 معنى الأمومة 

 الأبوة 

 الروابط البيولوجية 

 الملكية الجسدية 

 السلطة على الجسد 

 .تتفاوض عبر المختبرات والقوانين والأخلاقيات الطبيةوتظهر أن القرابة 

 أمثلة تطبيقية في السياق المغاربي والعربي .4

 لسلطة داخل الأسرةأ. توزيع ا

ناميات العائلة تكشف أن القرابة تبُنى عبر دي” سلايف“دراسة العلاقات بين الزوج وزوجته، بين الأم والابنة، أو بين 

 .جندرية

 ب. الأمومة كنظام رعاية

 …في المغرب والجزائر وتونس: جدات، خالات، عمّات، مربيات

 .يمارسن دورًا هائلًا في صناعة القرابة

 ج القرابةج. زوا

 .في الملكية والميراث وتوازنات العائلات جندري–تحكم اجتماعيلا يفهم كمسألة بيولوجية بل كـ 

 ”النساء صانعات القرابة“د. 

 :النساء مسؤولات عن

 لمّ شمل العائلة 

 تنظيم المناسبات 

 الرعاية 

 الحفاظ على القرب العاطفي 

  نسيج الأسرة“وهذا يجعل دورهن محوريًا في إنتاج”. 

 الخلاصة المركّزة .5

على القوة  خطابي قائم–ترى النظريات النسوية وما بعد البنيوية أن القرابة ليست بنية طبيعية بل بناء اجتماعي

والجندر والممارسات اليومية. وتكشف هذه النظريات أن النساء، والعواطف، والرعاية، والتكنولوجيا، واللغة، 

 .نتماء وليس فقط النسب البيولوجي أو الأبويوالرموز هي عناصر مركزية في صناعة الً

 

 

سادساا: أنثروبولوجيا الًنتماء في سياق الهجرة 

 (Diaspora & Mobility) والشتات



 
14 

 .تبحث كيف يتغير الانتماء عندما يتحرك الناس عبر الحدود

 :أفكار أساسية

 الانتماء يصبح متعدد الطبقات: وطني، محلي، عائلي، رمزي. 

  الهجينةالهوية مفهوم (Hybrid Identity). 

 القرابة تعُاد صياغتها عبر التحويلات المالية، الزيارات الموسمية، الطقوس العابرة للحدود. 

تعُدّ الهجرة والشتات من أكثر ميادين البحث التي أعادت تشكيل فهم علماء الأنثروبولوجيا للانتماء والهوية والقرابة 

أكثر تعقيداً  «أين ينتمي الإنسان؟»، أصبح سؤال (Bauman) ضاء بالغ السيولةوالذاكرة. فمع تحوّل العالم إلى ف

 .من أي وقت مضى

: الإطار المفاهيمي للانتماء في الدراسات الأنثروبولوجية  أولًا

 الًنتماء كخبرة عاطفية ووجودية  .1

 .”لمفهوم ومقبو“ن الفرد الانتماء ليس مجرد علاقة قانونية أو جغرافية، بل هو إحساس بالراحة، بالاعتراف، وبأ

تتشكل  اجتماعية-عاطفيةأن الانتماء تجربة  (Anthropology of Belonging) تؤكد أنثروبولوجيا الانتماء

 :عبر

 الذكريات المشتركة 

 الروابط القرابية 

 الطقوس اليومية 

 اللغة ورموزها 

 الفضاءات المعيشية 

 (Processual Belonging) الًنتماء كعملية .2

 :س ثابتاً؛ بل يتغيّر عبر الزمن ووفق السياقاتالانتماء لي

 قبل الهجرة 

 أثناء الرحلة 

 بعد الاستقرار في المجتمع الجديد 

 عند العودة أو الرغبة في العودة 

 (Multiple Belongings) تعدد الًنتماءات .3

 :في سياق الهجرة الحديثة قد ينتمي الفرد إلى

 الوطن الأصلي 

 بلد المهجر 

 مجتمع الشتات 

 رقمية عابرة للحدود فضاءات 

 ثانياا: الهجرة والشتات كفضاءات لإعادة تشكيل الًنتماء

 (Memoryscapes) فضاءات الذاكرة  .1

 :المنفيون والمهجّرون يصنعون عالمهم الرمزي من خلال



 
15 

 المطبخ التقليدي 

 الموسيقى 

 الأمثال 

 الصور 

 الطقوس الأسرية. 

  وطنًا متخيّلًا “هذه العناصر تصبح”. 

 ر وصناعة الًنتماءالجسد المهاج .2

 :الجسد يحمل

 لغات متعددة 

 لهجات مختلطة 

 طقوسًا متوارثة 

 )علامات الهوية )اللباس، المظهر، الحركات. 

  للانتماء في المنافي” حافظة“وبذلك يصبح الجسد. 

 فضاءات المهجر بين الًندماج والعزلة .3

 :الانتماء في الشتات ينُتج ديناميكيات مثل

  أحياء إثنية“تكوين” (Chinatowns, Little Maghreb…) 

 شبكات مساعدة اقتصادية داخل الجالية 

 النوادي الثقافية 

 المساجد والكنائس والجمعيات 

 ثالثاا: أنماط الًنتماء في الهجرة والشتات

 (Transnational Belonging) انتماء عبر الحدود .1

 :الفرد يعيش بين عالمين عبر

 الهاتف والإنترنت 

 التحويلات المالية 

 رات موسميةزيا 

 المشاركة السياسية عن بعُد 

 (Suspended Belonging) الًنتماء المعلقّ .2

 :وهو شعور منتشر لدى

 اللاجئين 

 المهاجرين غير النظاميين 

 من دون وثائق. 

  بسبب غياب الاعتراف القانوني” مؤجلاً “حيث يصبح الانتماء. 

 (Hybrid Belonging) الًنتماء الهجين .3

 :ي والثالث من أبناء الشتات، عبريتشكّل لدى الجيل الثان



 
16 

 ثنائية اللغة 

 ازدواج الثقافة 

  المستجلب“و” الأصلي“مفاوضة الهوية بين” 

 الًنتماء القسري .4

 .في حالات المنفى السياسي أو الطرد القسري أو الحروب، حيث يصبح الانتماء مرتبطًا بالصدمة والاقتلاع

 اسة الًنتماء في الشتاترابعاا: النظريات الأنثروبولوجية المؤثرة في در

 Paul Ricoeur – (Narrative Identity) نظرية الهوية السردية  .1

 .التي يرويها المهاجر عن ذاته وماضيه القصصالانتماء يتشكل من خلال 

 Homi Bhabha – (Cultural Hybridity) الهجنة الثقافية .2

 .لمهجرليست نسخة من الأصل ولا من مجتمع ا” هوية ثالثة“المهاجر ينتج 

 Marc Augé – فضاءات اللامكان .3

 .المطارات والمنافذ الحدودية مخابر لتشكّل انتماء مؤقت وعابر

 Zygmunt Bauman – العولمة والحداثة السائلة .4

 .الانتماء يصبح هشًا، قابلًا للتغير بسرعة

 (Chosen/Constructed Kinship) القرابة المنشأة .5

 :في المهجر جديدة” قرابية“المهاجر يبني علاقات 

 الصداقة 

 التضامن 

 الجيران 

 الجالية 

 .وتحل محل القرابة البيولوجية أحيانًا

 خامساا: أبعاد الًنتماء في الشتات

 اللغة  .1

 .ي شرط أساسي للقبول الاجتماعي، لكنها أيضًا أداة للحفاظ على الهويةه

 (Home) البيت .2

 :ل هوه

 مكان ميلاد؟ 

 علاقة عاطفية؟ 

 شبكة اجتماعية؟ 

 خيال جمعي“الأنثروبولوجيا ترى البيت كـ”. 



 
17 

 الزمن  .3

 :لمهاجر يعيش غالبًا بينا

 ماضٍ ممجد 

 حاضر صعب 

 مستقبل مفتوح. 

 ما يولد توترًا هوياتيًا مستمرًا. 

 سادساا: الأمثلة الميدانية )عالمياا ومغاربياا(

 :عالمياا

 الشتات اللبناني بعد الحرب الأهلية 

 الشتات الأفريقي والكاريبي 

 الهجرة المكسيكية نحو الولايات المتحدة 

 الشتات الصيني والهندي في أوروبا وأمريكا 

 :مغاربياا

 “في فرنسا وإسبانيا وبلجيكا” مغاربة العالم 

 الجزائريون في كندا وفرنسا 

 التونسيون في إيطاليا 

 موريتانيون وسودانيون في دول الخليج. 

 جين، مع تمسّك قوي بالذاكرةتظهر لدى هؤلاء أنماط انتماء متعددة، غالبًا ه. 

 سابعاا: إشكاليات بحثية حديثة في أنثروبولوجيا الًنتماء والشتات

 .(Digital Diaspora) والانتماء العابر للحدود الرقمنةالعلاقة بين  .1

 .في انتماء الجاليات المسلمة خطابات الإسلاموفوبياتأثير  .2

 .”هوية الدولة الوطنية“و” هوية الأجداد“صراعات الجيل الثاني والثالث بين  .3

 .(Gendered Diaspora Identity) الهوية الجندرية في الشتات .4

 .أثر تغير المناخ في موجات الهجرة”: الانتماء البيئي“ .5

 خلاصة مكثفة

 عملية معقدة ومتعددة المستوياتالانتماء في سياق الهجرة والشتات ليس علاقة بسيطة بين فرد ووطن، بل هو 

، تتداخل فيه فضاء يتم التفاوض حوله باستمرارإنه  .ذاكرة، العاطفة، الجغرافيا، القانون، اللغة، والجسدتشكّلها ال

 .”الوطن“الهويات، وتتولّد داخله روابط جديدة، وتعُاد فيه صياغة معنى 

 

 سابعاا: الأنثروبولوجيا الحيوانية والقرابة العابرة للنوع

(Multispecies Kinship) 

 .Donna Harawayيثة جداً مرتبطة بأعمال مقاربة حد

 :مبادئها



 
18 

 الإنسان لا يصنع الانتماء فقط مع البشر بل مع الحيوانات، النباتات، والبيئة. 

 “في سياق البيئة والمناخ” صناعة القرابة مع الكائنات الأخرى. 

  قرابة حديثة“الصداقة مع الحيوانات، رعاية الحيوانات الأليفة، تدُرس كأنماط”. 

من  (Posthuman Anthropology) أنثروبولوجيا ما بعد الإنسان أو الأنثروبولوجيا الحيوانية تعُدّ 

الاتجاهات المعاصرة التي تسعى إلى تجاوز الفهم التقليدي للإنسان بوصفه مركز العالم، وتوسيع دائرة القرابة 

والانتماء لتشمل الكائنات غير البشرية: الحيوانات، النباتات، الكائنات الدقيقة، وحتى العناصر البيئية مثل الماء 

 .(Multispecies Kinship) القرابة العابرة للنوع والتربة. ومن هنا ظهر مفهوم

 خلفية نظرية .1

 تطوّر هذا الاتجاه مع الأعمال المؤسسة لـ Donna Harawayخصوصًا في كتابها ، When Species 

Meetحيث طرحت فكرة العلاقات المعقدة والمتشابكة بين البشر والكائنات الأخرى ،. 

 باعتبارها شبكة من التفاعلات الحسية والبيولوجية والرمزية التي  بةالقرا يعيد هذا المنظور التفكير في

 .لا تقتصر على الروابط البشرية فقط

 الأنثروبوسينو البيوأخلاقياتو البيوسياسة يتقاطع مع (Anthropocene)  في مناقشة الحدود بين

 .الكائنات وأدوارها في تشكيل العالم

 لنوعمفاهيم أساسية في القرابة العابرة ل .2

 (Care Practices) القرابة بوصفها ممارسات رعاية ✔

 :القرابة لا تخُتزل في الدم أو التناسل، بل في أفعال يومية مثل

 رعاية الحيوانات الأليفة. 

 حماية النباتات أو الأراضي الزراعية. 

 التعامل مع الحيوانات البرّية بوصفها "جيراناً" أو "شركاء وجود". 

 (Co-becoming) وجيةالتشاركية البيول ✔

 :البشر والكائنات الأخرى "يتحوّلون معًا" عبر الزمن. مثال

 )تأثير الحيوانات على صحة الإنسان )الميكروبيوم. 

 تشكيل الكلاب لأساليب حياة البشر في البيوت والعائلات. 

 تعلقّ المجتمعات الريفية بإبلها أو خيولها بوصفها أفراداً في الجماعة. 

 (Ecological Entanglement) يئيالتشابك الب ✔

 :تسرد الأنثروبولوجيا الحيوانية كيف تعُيد العلاقات بين الإنسان والبيئة تشكيل المشهد

 الطرق التي تبُنى بها البيوت، مسارات الرعي، أشكال الزراعة. 

 أثر الحيوانات على المعارف التقليدية، والأساطير، وأنظمة الأخلاق المحلية. 

 أمثلة إثنوغرافية  .3

 التي تعتبر الإبل والماعز جزءًا من "العائلة الموسعة" نظرًا لمكانتها  مجتمعات الرعاة في شمال إفريقيا

 .في الاقتصاد والعاطفة والهوية

 في المدن المعاصرة حيث تعُامل كأبناء أو شركاء عاطفيين، مما يعيد تشكيل مفهوم  العلاقات مع الكلاب

 .الأسرة النووية



 
19 

 حيث تنُظر بعض الحيوانات بوصفها "أشخاصًا غير بشريين مجتمعات الأمازون" (non-human 

persons) لديهم وعي ونوايا ومكانة اجتماعية. 

 حيث يشكل النحل عنصرًا من عناصر الانتماء البيئي والمعرفة العسل والنحل في الواحات والصحراء ،

 .المحلية

 إعادة تعريف القرابة .4

 :الاتجاه تعريف القرابة باعتبارها يعُيد هذا

 (اللمس، الصوت، الرائحة، الزمن) شبكة من العلاقات المتبادلة عبر الحواس. 

 يشمل الإنسان والطبيعة عملاا إنتاجياا واستدامياا. 

 ا  .يحددّ مسؤولية البشر تجاه غير البشر ترتيباا أخلاقياا جديدا

وهو بذلك يتحدى افتراضات الأنثروبولوجيا الكلاسيكية التي حصرت القرابة في الروابط البيولوجية أو الاجتماعية 

 .البشرية

 إسهام هذا الحقل في الدراسات الأنثروبولوجية .5

 من منظور مشترك بين الأنواع الصحة والبيئة فتح مجال لدراسة. 

  بشريةتوسعة مفهوم "المجتمع" ليشمل كائنات غير. 

 الحدود المتحركة بين الإنسان والطبيعة إنتاج معرفة جديدة حول. 

 حقوق الطبيعةو الحيوانيةو الًستدامة دعم نقاشات حول. 

 

ثامناا: الًتجاه الإثنوغرافي الجديد في دراسة البيوت 

 (Care & Domesticity) والعناية

 .كوحدة تحليل لفهم القرابة (care) الرعاية اليوميةيركّز على 

 :أبرز النقاط

 من يرعى من؟ وكيف؟ 

 الرعاية كأداة لبناء الانتماء، خاصة مع كبار السن. 

 ة كصانعات خفية للقرابةالخادمات والمربيات والعمالة المنزلي. 

باعتبارهما  (care) والعناية (house/home) المنزل في العقود الأخيرة، ظهر اتجاه إثنوغرافي متجدد يرُكّز على

ن لفهم الحياة اليومية، العلاقات الاجتماعية، السلطة، والجندر. هذا الاتجاه يعُيد التفكير في ما يعنيه موقعين محوريي

من مناظير متعددة. فيما يلي عرض لهذا الاتجاه: خلفيته، محاوره، ” أن تقدم العناية”و” أن تكون في المنزل“

 .الأسئلة البحثية، وبعض التحديات

 

 خلفية واتجاهات نظرية  .1

 منهج الإثنوغرافيا التقليدية إلى ما بعد ذلك .1



 
20 

، ”رىالثقافة الكب“الإثنوغرافيا التقليدية كانت تدرس المجتمعات من منظور المجتمع ككل أو من منظور 

ل لى التفاصيل الدقيقة لممارسات يومية داخأما الاتجاه الجديد في أنثروبولوجيا المنزل والعناية فيركّز ع

 .للمنزل” الداخلية“البيوت، وعلى العلاقات 

 العناية كمفهوم إثيقي واجتماعي .2

ليس فقط كعمل يومي )رعاية طفل، مريض، مسن( بل  ”care“ الأنثروبولوجيا الحديثة تعيد تفسير

 .كممارسة أخلاقية، مرتبطة بالاعتماد، الهشاشة، والمسؤولية

 ”من الداخل“الدخول في البيت  .3

بعض الباحثين يلفتون للنظر إلى البيت كموقع ديناميكي من تحالفات وصراعات، وليس فقط كفضاء ثابت 

 .يعُرض من الخارج

 ترابط بين المنزل والتكنولوجيا والفضاءات الحديثة .4

الإثنوغرافيات المعاصرة تنظر كيف تتداخل التكنولوجيا )المنزل الذكي، تكنولوجيا المعلومات( مع 

  .نفسه” المنزل“ات العيش داخل البيت، مما يغير من مفهوم ممارس

 مقاربة التهجير والهجرة والبيت .5

بعض الدراسات الحديثة تدرس كيف ينشئ المهاجرون معانٍ جديدة للمنزل والعناية في سياقات الانتقال 

 .والهجرة

 محاور بحثية رئيسية .2

 :الاتجاه الإثنوغرافي في العناية والبيوت يركّز على عدد من المحاور البحثية، منها

 كيف تمُارَس العناية داخل الأسر؟ من يقوم بها؟ كيف تتوزّع الأدوار بين أفراد  :ممارسات يومية للعناية

 ، وضع اقتصادي(؟الأسرة )جندر، سن

 كيف تعُاد إنتاج العلاقات الهيكلية )مثل السلطة الأبوية، الجندر، الطبقة( داخل  :البيت كموقع للسلطة

  الفضاء المنزلي؟

 كيف ينشأ الشعور بالانتماء أو الانفصال داخل البيت؟ كيف تشُكل  :المساحات الحسية والرمزية للمنزل

  ؟”المنزل“الذكريات، الأشياء، التصميم المعماري معنى 

 دراسة كيف تتقاطع العناية مع مفاهيم الضعف، الاعتماد المتبادل، الكرامة،  :العناية والهشاشة والًعتماد

  .وكيف تتحكم المؤسسات )دولة، سوق( في ممارسات الرعاية

 كيف تغير الأجهزة الذكية، الاتصالات الرقمية، العمل من المنزل من طبيعة العيش  :تأثير التكنولوجيا

  داخل المنزل؟

 ر غير الرسمية، وكيف مثل السكن الجماعي، السكن الاقتصادي، عقود الإيجا :هياكل السكن البديلة

  .تتشكل شبكة العناية ضمن هذه الترتيبات

 ياإسهام هذا الًتجاه في الأنثروبولوج .3

 ليس فقط ما تفعله الأسر، بل كيف تشُعر بها، كيف تشُكل هوياتها،  :للعلاقات اليومية يوفر فهماً أعمق

 .كيف تنتظم عبر الزمن

 إذ يجعل العناية موضوعًا مركزيًا في تحليل التفاوتات، الهشاشة، والاعتماد  :البعد الأخلاقي للعناية يبرز

 .الاجتماعي

 فهو ليس فقط ملجأ ثابت، بل فضاء متحرك يتغير بتغير  :تفكيك التصورات التقليدية للمنزل يساعد في

 .التكنولوجيا، العلاقات، الاقتصاد



 
21 

  ،يدعم الأبحاث التطبيقية: خاصة في مجالات السياسات السكنية، رعاية المسنين، تنظيم العمل المنزلي

 .تصميم المنازل الذكية

 بعض التحديات المنهجية .4

 الدخول إلى البيوت ومراقبة ممارسات العناية قد يكون حساسًا جداً،  :الوصول إلى الداخل الإثنوغرافي

 .خصوصًا في مجتمعات محافظة

 الباحث يشارك في الحياة اليومية، قد يؤثر ذلك على الملاحظة، أو يثير قضايا  :الموضوعية والذاتية

 .أخلاقية

 كثير من العناية تكون غير مدفوعة، غير رسمية، صعبة التوثيق  :تمثيل العناية والعمل غير المرئي

 .والإبلاغ عنها

 ملاحظة تأثير التكنولوجيا داخل المنزل يتطلب جمع بيانات مادية، اجتماعية،  :تعقيد تحليل التكنولوجيا

 .تقنية، وهو تحدّ مترابط

 

 (Moral Kinship) تاسعاا: القرابة كمسألة أخلاقية

 .يركز على القيم الأخلاقية التي تحكم الانتماء

 :مثل

 الواجبات والالتزامات العائلية. 

 مسألة البرّ بالوالدين. 

 التفاوض بين الفردية والواجب العائلي. 

ها للعلاقات القرابية بدلاً من النظر إلي البعد الأخلاقي ذا الاتجاه منظورًا جديداً في دراسة القرابة، يرُكّز علىيمثلّ ه

كيف “، و”من نلتزم تجاههم“، بل ”من ننُسب إليهم“كمجرد روابط بيولوجية أو اجتماعية. فالقرابة ليست فقط 

 .”ائزًا أو مُحرّمًا داخل شبكة القرابةما الذي نراه واجبًا أو ج“، و”نتصرف في علاقتنا بهم

، وأن هذه العناصر الأخلاقية هي التزامات، وواجبات، وتوقعات، ومعايير سلوك يعي هذا المنظور أن القرابة تنُتج

 .التي تشُكّل جوهر القرابة أكثر مما يفعله الدم أو النسب

 الخلفية النظرية .1

 :هذا التوجه مع تطوّر دراسات القرابة ما بعد البنيوية، ومع أعمال باحثين مثل ظهر

 Janet Carsten  حول relatedness وخلق القرابة عبر الممارسة 

 Signe Howell حول الأخلاق في التبنّي والاختلاف الثقافي 

 Cheryl Mattingly حول الأخلاق اليومية والقرابة في العناية 

 Veena Das حول الروابط الأخلاقية في سياق الألم والعنف 

 .وليس من خلال البيولوجيا فقط كيف تبُنى القرابة من خلال الممارسات الأخلاقية يركّز هذا الاتجاه على

 ؟”مسألة أخلاقية“ماذا يعني أن تكون القرابة  .2

 :اتعني أن القرابة تتضمن دائمً 

 (Moral obligations) أ. واجبات أخلاقية



 
22 

 مثل واجب رعاية كبار السن. 

 أو حماية أفراد العائلة في الأزمات. 

 أو التضامن الاقتصادي داخل الأسرة الممتدة. 

 (Expectations & Norms) ب. توقعات للسلوك

 :هناك أدوار أخلاقية محددة يفُترَض بكل فرد أن يلتزم بها

 …ب المعيل، الابن البار، العم الحاميالأم العطوفة، الأ

 ج. قيم عاطفية

ف فقط بالقرابة الدموية، بل بالحب والعطف والولاء والالتزام  .القرابة لا تعُرَّ

 د. مساءلًت وعقوبات غير رسمية

حين يخالف أحد أفراد العائلة الأخلاق القرابية )مثل إهمال الوالدين، قطيعة الرحم(، يتعرّض لعقوبات اجتماعية 

 .ورمزية

 ممارسات تصنع القرابة أخلاقياا .3

 :وفقًا لهذا الاتجاه، القرابة تبُنى عبر الممارسات التالية

 (Care) الرعاية ✔

 .لرعاية المستمرة تنُتج روابط قرابية قوية قد تتجاوز روابط الدما

 (Living together) المشاركة الحياتية ✔

 .”قرابة مُعاشة“كلها ممارسات تؤسس … تقاسم الطعام، النوم في نفس البيت، رعاية الأطفال

 (Sacrifice) التضحية ✔

 .يعُد ممارسة أخلاقية تصنع القرابةالقبول بتحمّل المشقة أو عبء رعاية أحد أفراد الأسرة 

 (Reciprocity) العطاء المتبادل ✔

 .العلاقات القرابية تبُنى عبر سلسلة من الإعطاء والأخذ، العاطفي والمادي

 ”القرابة الأخلاقية“أمثلة إثنوغرافية توضّح  . 4

 أ. التبنّي

 :في بلدان عديدة، القرابة تتشكل عبر الأخلاق وليس الدم

 .حتى لو لم تربطهما صلة نسب” الأب/الأم الأخلاقية“من يربّي الطفل يصبح 

 ب. رعاية المسنين



 
23 

 .”الحالابن الص“من علاقة القرابة، بل هي أحد مؤشرات  ركناا أخلاقياا اية الوالدين تعُدفي المجتمعات العربية، رع

 ج. الأسر الممتدة في المغرب العربي

ف شر“و” واجب“تتجاوز العلاقة القانونية، لتصبح علاقات … الالتزامات الأخلاقية تجاه العم، الخال، الجدة

 .”عائلي

 د. عائلات الهجرة

حتى إن لم يكن من نفس العائلة ” قريبًا أخلاقيًا“من يقُدمّ الدعم والوساطة والمرافقة يصبح  في سياق الهجرة،

 .البيولوجية

ا في الأنثروبولوجيا؟ .5  لماذا يعُدّ هذا الًتجاه مهما

 يكسر التصور التقليدي للقرابة بوصفها نظامًا بيولوجيًا. 

  ّم الأخلاق الحياة العائليةيظُهر كيف تنُظ. 

 وليس عبر الدم فقط الممارسة اليومية يوضّح كيف تتشكل القرابة عبر. 

 يساعد على فهم تغيرات الأسرة المعاصرة: 

 العائلات المختلطة، التبني، الرعاية عبر التكنولوجيا، العناية بالمسنين… 

 خلاصة تعريفية .6

 :هي منظور يدرس القرابة باعتبارها القرابة كمسألة أخلاقية

 نظامًا أخلاقيًا من الالتزامات والمسؤوليات. 

 شبكة من العلاقات تتأسس عبر الرعاية، المشاركة، العطاء، وليس عبر الدم فقط. 

 ل الخير، الواجب، المساعدة، الكرامة، والولاءمجالًا تتجسد فيه قيم المجتمع حو. 

 

ا: إعادة النظر في النسب والهوية -Identity) عاشرا

Based Kinship) 

 :يشمل

 القرابة القبلية المُعادة (Reconstructed Tribal Kinship). 

 )"الانتماء السياسي القائم على روابط رمزية تشبه القرابة )مثل "إخوة الحزب" أو "إخوة الجهاد. 

 القرابة في الحركات الاجتماعية. 

ف فقط عبريمثل هذا الاتجاه تحولاا نظرياا في فهم القرا  ، بل عبرالرابط القانوني أو النسب البيولوجي بة، حيث لم تعد تعُرَّ

ثقافية كانت أو إثنية أو دينية —وفق هذا المنظور، يمكن للهوية .التي يبنيها الأفراد أو الجماعات لأنفسهم الهوية المشتركة

 .نسب البيولوجي التقليديتتجاوز ال روابط قرابية رمزية ووجودية أن تصبح أساساا لخلق—أو جندرية

، (chosen kinship) القرابة المختارة، و(constructed belonging) الانتماء المُنشأ :هذا الاتجاه مرتبط بمفاهيم مثل

 .(lived relatedness) القرابة العاطفية والمعيشةو

 خلفية نظرية .1

 :التفكير في القرابة بعد أعمال ظهر هذا التحول مع إعادة



 
24 

 Janet Carsten الانتماء المُصنعَ حول (making kinship). 

 David Schneider الذي نقد المفهوم الغربي الكلاسيكي للقرابة كعلاقة دم فقط. 

 Judith Butler التي ناقشت الهوية والجسد والأداء (gender performativity). 

 دراسات الـ LGBTQ+ التي أبرزت فكرة "القرابة المختارة". 

زاد هذا الاتجاه مع التغيرات الاجتماعية: الهجرة، التهجين الثقافي، الأسر المختلطة، وتوسع الهوية إلى ما يتجاوز الرابط 

 .الأسري البيولوجي

 ؟Identity-Based Kinship ما المقصود بـ .2

 :هو نمط من القرابة يبُنى على

 الهوية المشتركة ✔

 الانتماء الإثني أو الثقافي. 

 الوعي الديني أو الطائفي. 

 الهوية الجندرية أو الميول. 

 الهوية السياسية أو النضالية. 

 التجربة المشتركة ✔

 ...تجربة الشتات، الحرب، الهجرة، النضال، الاضطهاد

 .تربطهم صلة دم بين أفراد لا” قرابية“تصنع روابط 

 (Practice-based identity) الممارسة الاجتماعية ✔

 .من يمُارس دور الأمومة أو الأبوة أو الأخوة يصبح قريباا بغض النظر عن الجينات

 كيف يعُاد تعريف النسب عبر الهوية؟ .3

 (Chosen Identity) أ. القرابة كهوية اختيارية

 :مثال

  بدل الأسرة البيولوجية” عائلة مختارة“أفراد مجتمع الميم يختارون. 

  إخوة وأخوات“جماعات سياسية أو ثقافية تعتبر أعضاءها”. 

 ب. القرابة عبر الانتماء الإثني/القومي

 .، حيث تعُامل الجماعة كعائلة رمزية”العائلة الوطنية“مثل مفهوم "أبناء الوطن" أو 

 التجربة المشتركةج. القرابة عبر 

 .”قريباا هوياتياا“في سياقات الهجرة أو اللجوء، يصبح من يشاركك نفس الرحلة 

 د. إعادة تعريف الأمومة والأبوة

 :الهوية الوالدية لم تعد مرتبطة فقط بالإنجاب، بل بالممارسة والرعاية

ا/أباا“من يربي يصبح   .هوياتياا” أما

 



 
25 

 أمثلة إثنوغرافية .4

 (Diaspora) مجتمعات الشتات .1

 .”قرابة وطنية“الهوية الثقافية المشتركة )اللغة، الذاكرة، الأرض الأصلية( تتحول إلى أساس لخلق 

 الأسر المختلطة في شمال إفريقيا والغرب .2

 .ا أكبر من النسب الوراثي في تشكيل الروابط داخل الأسرةحيث يلعب الانتماء الثقافي واللغوي دورا 

 الحركات السياسية والاجتماعية .3

 .، بما يمنح العلاقة طابعاا قرابياا وهوياتياا”الرفاق“مثل وصف المناضلين بعضهم بـ 

 الهوية الأمازيغية .4

 .رةلرمزي حتى بين من ليست لهم صلة قبلية مباشفي المغرب الكبير، تشُكّل الهوية الأمازيغية شبكة من الانتماء القرابي ا

 لماذا هذا الاتجاه مهم؟ .5

 .يفكك مركزية البيولوجيا في القرابة ✔

 .هو المحدد الأول للعلاقة القرابية” الدم“لم يعد 

 يفتح الباب لفهم الأسر الجديدة ✔

 .(chosen families) دية الوالدين، العائلات التكوينيةالأسر المختلطة، التبني، الأسر أحا

 يواكب تحولات الهوية في العالم المعاصر ✔

 .حيث أصبح الانتماء أكثر مرونة وقابلية للتشكيل، ودور الدولة والهوية السياسية أكثر مركزية

 .يوضح كيف تتحول الهوية إلى قوة اجتماعية تنُتج الروابط والمؤسسات ✔

 خلاصة تعريفية .6

 :هي منظور يرى أن القرابة تنُتج من خلال (Identity-Based Kinship) القرابة على أساس الهوية

 ،الهوية المشتركة 

 ،التجربة المشتركة 

 ،الممارسات والعلاقات اليومية 

 وليس فقط من خلال النسب البيولوجي أو القانوني. 

 .not by blood but by identity—ع بالانتماءإنها قرابة تصُن

 


