
 ثامنةالمحاضرة ال

  نشأة البابوية وتطورها

 تأسيس الكنائس وتطور مكانة الأسقف:-

، بينما رجال الدين هم من يتولى أن الديانة يدعو إليها الأنبياء المرسلونبه م سل  من الم     

تنظيمها مثل ما حدث في الديانة المسيحية، حيث تولى الرسل التبشير بها، وذلك يعد من 

الكنيسة، فأصبحوا يدعون إلى الدين في إقامتهم ورحلاتهم، فأنشأوا الكنائس وكونوا أعمال 

الجماعات المسيحية في مدن الإمبراطورية الرومانية، ومن خلال رسائل القديس بولس 

تظهر العلاقة جلية بين الكنائس ومؤسسيها، وبانقطاع التبشير في مستهل القرن الثاني 

المسيحي كنائس محلية، يخضع كل منها لسلطة الأسقف الذي  الميلادي تأسست في العالم

 .(1)يدير شؤونها الدينية

م( وحيدا والذي 337-305)الإمبراطور قسطنطين الكبير قام به لإجراء الذي ولم يكن ا   

صدر أيضا مرسوما ، بل أم313منح الكنيسة المسيحية حرية العبادة الدينية في عام بموجبه 

 كنسية التي صودرت أثناء الاضطهاد، فقد كان لذلك بالضرورة آثار  ال الممتلكاتبه تتم إعادة 

 .(2)ماالكنيسة المحلية في رو لصالح بعيدة المدى

وبعد فقدان هذه الأخيرة)روما( لمكانتها السياسية، أصبح من البديهي أن يتولى الأسقف    

، إذ وجدت الكنيسة في البابوية خير (3)السلطة لأنه كان أكبر رجال الكنيسة الغربية مرتبة

وسيلة في جمع شملها وتحقيق طموحها، وهكذا أصبح البابا رأس الكنيسة الغربية الكاثوليكية 

ومصدر ولايتها وحارسها الأول لقوانينها ونظمها وعقيدتها، الذي استمد سلطته من تعيين 

ي كرسيه الأسقفي بروما، وهذا المسيح عليه السلام له مباشرة، فالبابا خليفة القديس بطرس ف

الأخير )بطرس( زعيم الحواريين ومقدم الرسل الذي اتخذه المسيح أساسا بنى عليه 

 . (4)كنيسته

 ازدياد نفوذ الأساقفة بعد سقوط روما:-

لقد ازداد مركز البابوات قوة ونفوذا على الغرب بعد انقطاع سلسلة الأباطرة سنة    

الجهاز السياسي في أوربا العصور الوسطى، بحيث ا عتبر ملك وأصبح البابا رأس  ،(5)م476

الملوك وأمير الأمراء، وانطلاقا من هذا بدأت البابوية تنظم سيادتها على أسس إقطاعية، 

 . (6)وتطابق الجهازان الكنسي والسياسي تطابقا محكما في غرب أوربا

 جريجوري الأول ونفوذ البابوية:البابا -

                                                             
 .154السيد السابق، ص. (1
  , in, 2003, New York and London, P.1Short history of Papacy.للمزيد انظر:(  2
 .172السابق، ص.(  3
 .1، ص.2عاشور، أوربا العصور الوسطى، النظم والحضارة، ج.(  4
5  ) 
  .2، ص.2عاشور، أوربا العصور الوسطى، ج.( 6



م( إلى عرش البابوية، بدأ يعمل على 604-590بوصول البابا جريجوري الأول )العظيم( )   

تقوية النفوذ السياسي للبابوية على العالم المسيحي بشقيه الغربي والشرقي، علما أن هناك 

عوامل ساعدت على نجاح هذه السياسة، ومنها الظروف التي سادت بايطاليا، وانصراف 

يزنطية لمعالجة مشاكلها في الشرق، وبهذا تحملت البابوية عبء المسؤولية الإمبراطورية الب

 . (7)في الغرب اللا تيني

 والغرب حول مشكلة اللا  بين الشرق  (8)وبعدها حدث الانشقاق المذهبي والسياسي   

وفي التفاف شعوب الغرب حول البابوية لتقف موقفا سياسيا مضادا للقسطنطينية،  ،(9)أيقونية

ظهر إحياء الإمبراطورية الغربية في عهد شارلمان، ولكن سرعان ما تدهورت بعد كما 

تقسيم الإمبراطورية الكارولنجية، فأصبح من الضروري الإصلاح الكنسي، وأن هذا 

الإصلاح يتوقف على قيام سلطة كنسية مركزية قوية، تقف في وجه السلطة الزمنية 

 . (10)وإجبارها على الاعتراف بسيادة الكنيسة

 جريجوري السابع وازدياد نفوذ البابوية:البابا -

لقد بلغت الكنيسة مرحلة حاسمة في تاريخها منذ النصف الثاني من القرن الحادي عشر     

مGregory VII  (1073-1085 )شخصية البابا جريجوري السابعالميلادي، حيث برزت 

الإمبراطورية وإرغامها على أعظم بابوات العصور الوسطى، إذ كان موقفه عنيدا تجاه 

 .(11)الاعتراف بسمو البابوية، وبأن هذه الأخيرة مصدر كل السلطات الدينية والسياسية

مصير البابوية، إذ أنه حاول تجسيد برنامجها  فيكان له بالفعل تأثير حاسم  لقد   

البابوية تحت قيادته الجريئة مدفوعة بقوتها الداخلية وبرنامجها  وأيديولوجيتها، ولهذا كانت

. وفي صراعه مع المؤسسة السياسية استخدم البابا (12)لتصبح مؤسسة ذات أبعاد أوروبية

جريجوري السابع سلاحين روحيين، وهما عقوبة الحرمان ضد فرد معين بذاته 

Excommunication لا يمكن التعامل معه، أما ، أي يصبح الشخص منبوذا من المجتمع

                                                             
 .2، ص.2عاشور، المرجع نفسه، ج. (7

I  (858-867وحرمانه من رحمة الكنيسة وبطلان اعتقاد كنيسة روما بشأن الروح القدس، واعتبروا ذ ،)كما لك هرطقةم ،

ادت حدة ، بل زأدانوا كنيسة روما نتيجة تدخلها في شؤون كنيسة بيزنطة. وبهذا حدث الانشقاق الديني بين الكنيستين

 .185-118معية، الإسكندرية، ص ص.، دار المعرفة الجا1994الإمبراطورية البيزنطية، 
الأيقونات هي الصور والرسوم والتماثيل التي تصور أو تمثل المسيح عليه السلام والقديسين، من أجل العبادة والتقديس،  (9

يعجب م لذا العمل ر أن هوقد استعملتها الكنيسة في بداية الأمر لتقريب العقيدة لأذهان الأميين وتعليمهم دينهم الجديد. غي

بل قدؤوها عبادة الأيقونات، وقد كان الإسلامية، إذ أن الحرب على عبادة الصور والأيقونات كان المسلمون قد ب

نات من الكنائس ه. أصدر قرارا بإزالة الأيقو104م/723الإمبراطور. حيث نجد الخليفة يزيد بن عبد الملك الأموي سنة 

 .184-118ص. ص يين قد تأثروا الشيخ، تاريخ الإمبراطورية البيزنطية،المسيحية في سنوات، وعلى ما يبدو أن البيزنط

يخ الدولة ، القاهرة؛ جوزيف نسيم يوسف، تار1956في الدولة البيزنطية، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، 

 .118-99البيزنطية، ص ص.
 .3-2، ص ص.2عاشور، أوربا العصور الوسطى، ج. (10
 .3، ص.2ج. عاشور، المرجع نفسه، (11
  ,op.cit., P.91.للمزيد من التفاصيل انظر: (12



(، الذي يخص به مجتمع بأكمله سواء كان هذا Interdictالحرمان الثاني فهو الاجتماعي)

 .(13)المجتمع مدينة أو إقليما أو مملكة بكاملها، وكان لذلك أثر  بالغ  في ازدياد نفوذ البابوية

    

 

 

 نة البابوية:كاالبابا إنوسنت الثالث وم-

)  Innocent IIIإلى درجة متقدمة في عهد البابا إنوسنت الثالث البابوية لقد وصلت    

الهزات الأولى للصراع بين بدأت  (، وخلال فترة حبريته )رئاسته المقدسة(1198-1216

، وقد أصبحت البابوية في مركز مرموق لها (14)الألمانية Staufenوسلالة ستاوفن  البابوية

وسياسة ثابتة تجاه السلطة السياسية، وسيطرة تامة على تنظيمات خاصة بالبلاط البابوي 

 .(15)الهيئات الدينية

كما أصبحت المحكمة البابوية في عهد البابا إنوسنت الثالث، جهاز قضائي تنظر في جميع    

القضايا المرفوعة إليها، وكان البابا نفسه ينظر في القضايا ويساعده بعض الكرادلة، حتى 

ا يتم تحويلها إلى كبار رجال الدين، في الأقاليم التي جاءت منها وإن كانت بعض القضاي

مختلف القضايا، وأصبح الديوان البابوي أعظم جهاز إداري في العصور الوسطى، وأن 

الحكومة البابوية بدأت تتطور شيئا فشيئا، إلى أن برز التخصص في البلاط البابوي، أي 

 .(16)عملها الإداري المعين نشوء جماعات وهيئات من الموظفين لكل منها

.................................................................................. 

    
 

                                                             
 .3، ص.2عاشور، أوربا العصور الوسطى، ج. (13
  ,op.cit., P.122.انظر: (14

.5. 
 .7-6، ص ص.2عاشور، المرجع نفسه، ج.( 16


